## عبائب محمود لعقيتار



النتاثيد دارالكناب الهربي بيرت دنسنان الطبعة الثانية جميع الحقوق محفوظة للناشر ١٩٦٩ بيروت

## مقستدمترالن ايشر

لا نظن أصدق من مبيرة قلم يرويها صاحبه ، وبخاصة اذا كان يحسن تشبقيق الكلام وتصريف المعاني كما يفعل الاديب « العقاد » . فمن مولده في أمبوان ، بله العصور والدهور ، وموطن السماء الصاحية ، ومشتى العظماء الى القاهرة حيث هبط طالب المدرسة العنيد « عباس » ليجرب حظه في العياة بقلمه بيتحفنا ذلك العملاق جسما وعقلا بسلسلة مترابطة الحلقات من أحداث زمانه وتغيرات نظرته الى الناس والافكار ونظراتهم اليه . ومن « كل الناس الا عباس » ننطلق في فترة وجيزة الى قول مبعد زغلول فيه « هذا شرف لا أدعيه وتهمة لا أدفعها » . وتتقلب الايام بالعقاد ، فيغدو وفديا ، ثم يتمرد على روتينية الوفد ومساوماته . وتضيق به الحال ، فيبيع كتبه كي يتقوت . ثم انه يسكن منزلا ما أمرع ان تخطب له الجارات فيه عروما لا يعرفها ، ويخشى التصريح بالرفض ولا يود ان يزيف على نفسه القبول . ويهجر ذلك المسكن .

و بعد هذا يلتقي بعبقري القلمالساخر، ذلك الانسان الذي كان يرى الحياة « قبض الريح » ، ويتصرف فيها « عالماشي » حتى يبلغ « حصاد الهشيم » أعني ابراهيم المازني ، ذلك الرجل الضئيل الذي ميماه التلاميذ « ماردا » . وما أجمل قلم العقاد في تذكره ووفائه لذلك الصديق !

وبين العمل الصعفي وامتهان التدريس تنتقل العياة بالعقاد .. فمن اشارة الى ضرورة استقالته من الوظيفة الى فرار

شيطاني من حجزه في اسوان يوم اختلف مع المفتش الانكليزي فكتب ذلك الاجنبي المتعجرف طالبا نفيه الى مالطة ..

وبين دخول السبعن من جريرة القلم والخروج لاحياء مهرجان عند تمثال مبعد ، نعيا على النحاس ورفاقه ، يظل العقاد حر الرأي لا يرضخ لحاجة المال ولا نشدان الزعامة .. انه عنيد يحمل رأسه على رأس قلمه ، ومن رأس قلمه يمج رأيه الحرمن رأسه .

أي عظماء قابل صاحب «حياة قلم » في حياته الصحفية : سعد ، كتشنر ، برناردشو ، اميل لودفيغ .. وغير هــولاء كثير .. لكنه يقول : « انني أفضل قراءة سيرة العظيم عـلى لقياه .. » وهو يعطي عنهم لمسات حية رسمها وحي قلمه المبدع حتى لتكاد الشخصية العظيمة منهم تنطق بجماع رأيها في عبارة واحدة او فقرة قصيرة ..

ان هذا هو العقاد ويكفيه ما قاله فيه سمعد زغلول ، ابو الشمعب المصري البار « أحب ان اقرأ له . »

جبار القلم هذا هو الذي يرق ويرهف في قلمه حتى يكون الطف من النسيم حين يفيض بوحه عن لواعج عاطفته المشبوبة، لكنه غرام جديد ، انه غرام بالحرية المطلقة والامبتقلال الذاتي السمح ، دون انتقاص للغير ولا عنجهية فردية .. ومن أقدر على الموازنة بين اطراف هذا الموقف الدقيق من العقاد!!

كل هذا ما دفعنا الى استكمال صورة « العقاد » الذهنية في نفوس القراء العرب ، فعمدنا الى نشر هذا السفر القيم راجين به اطلاع القارىء العربي على شخصية واحد من عمالقة الادب العربي الحديث ، على ان يكون القارىء نفسه هو الحكم، ونرجو ان نكون قد فزنا ببعض التوفيق ، معترفين ان ايفاء الحق لاصحابه شيء لا نظمع فيه ولا نظمع الى عليائه ..

الناشريب

## تندينر طـــاهِرالطنــاجي

الآن مببق وصدر كتاب « أنا » لفقيد البيان عباس محمود العقاد .. وقد حوى أربعين مقالا تناولت حيات الشخصية بما لها من صفات وطباع وخصائص ، وتربية أدبية وفكرية ، وبما طبع أو انطبع في نفسه من ايمان وعقيدة ومبادىء ، وبما تأثر به من بيئة وأمناتذة ، أو بعبارة جامعة : « عبام العقاد الانسان » . . !

وكنت ألمعت في مقدمة « أنا » الى أن حياة العقاد لها جانبان تاريخيان : جانب شخصي انساني ، وجانب اجتماعي عام ، يتصل بمن عاصرهم وعاشرهم من النامس في حياته الصحافية والأدبية والسيامية . ويتناول الاحداث التي اشترك فيها ، وخاض من اجلها عدة معارك قلمية . وكانت صناعة القلم أبرز ما فيها منذ بدأ اشتغاله بهذه الصناعة ، وهو في السادمية عشرة معره .

وفي منتصف اغسطس منة ١٩٥٧ م أخذ يكتب عن المجانب الاجتماعي والسيامي من حياته بعنوان « حياة قلم » . فكتب عدة فصول بدأها بولادة هذا القلم في أمنوان ، وتحدث عسن

ظروف هذه الولادة ، وعن الجيل الذي ولد فيه ، وقارن بين قلمه وقلم «عبد الله النديم» في ذلك الحين، ثم تحدث عن الصحافة قبل خمسين منة ، وعن موزعي الجرائد ، وفي مقدمتهم المعلم «عكريشة » ، وعن أحاديثه مع السامة من الوزراء وغير الوزراء ، وكيف شق هذا القلم طريقه ، وما وقع لهذا القلم وصاحبه من أزمات ، وكيف اشتغل بالصحافة في الحرب العالمية الاولى ، وكيف انقطع عنها ، ثم عاد اليها الى اخر ما تناوله في العرب ، وقامت ثورة منة ١٩١٩ م .

وهنا وقف عن كتابة هذه الفصول أو المذكرات التاريخية التي تعد بلا شك جزءا من تاريخ مصر ، ومرجعا للمؤرخ فيما عالجه العقاد من موضوعات عن هذه الحقبة التي تناولت نحو عشرين عاما من الحياة العامة عاشها ومعاهم فيها بقلمه ..!

ثم يبقى ما تلا هذه الحقبة من جهاد وجهود ، واحداث واطوار ، لهذا القلم في الميدان العام . . فهل عوضتنا كتابات الاخرى ومؤلفاته عما نقص من مىلسلة هذه المقالات ؟

### \_ 1 \_

الواقع أن حياة العقاد العامة ، أو حياة قلمه منذ ثورة منة الماء متكاد تكون معروفة لابناء هذا الجيل من زملائه الادباء والصبحافيين . ومن السهل الرجوع اليها في الصبحف والمجلات التي اشترك فيها ، وعالج فيها ما عالج من موضوعات مياميية واجتماعية وأدبية . وقد كان كاتب الوفد الاول منذ فجر هذه

الثورة الى أن اختلف مع زعماء الوفد سنة ١٩٣٥ م كما سيجيء في هذه الصفحات ..

وقد كتب عن هذه الثورة ، وأبدى آراءه في رجالها وأحداثها كسياسي مفكر ، وكوطني كبير ، مستقلا عن آراء حزبه ، وان كان هو كاتب هذا إلحزب ، والمؤيد لسياسته التي تتفق مع آرائه في ذلك الوقت . وقد كان زعيم الوفد معد زغلول يقدره كل التقدير ، ويقول عنه ما يرويه لنا الامتاذ كامل سليم سكرتير مجلس الوزراء ، وسكرتير الوفد المصري حين سافر الوفد الى أوربا للمفاوضة ، فقد كتب مقالا في مجلس الثقافة في ٢٧ يوليو سنة - ١٩٤ م بعنوان : « معد زغلول كما عرفته ، رجلا ، وزعيما ، وسياسيا » . وقد جاء فيه :

« ومنألته مرة عن رأيه في كاتب كبير ـ يعني العقاد ـ فقال :

«أديب فعل ، له قلم جبار ، ورجولة كاملة ، ووطنيسة صافية ، واطلاع واسع . ما قرأت له بعثا ، أو رمالة في جريدة أو مجلة الا أعجبت به غاية الاعجاب . وهو لا يعالج موضوعا الا أحاط به جملة وتفصيلا ، احاطة لا تترك بعدها زيادة لمستزيد . . وله اسلوب أدبى فريد »!!

### \_ Y \_

والذين يراجعون كتاب « منعد زغلول » الذي آلفه العقاد منة ١٩٣٦ م يستطيعون أن يلموا بتاريخ زعيم الشورة واحداثها ورجالها وتطوراتها ومفاوضاتها الى أن توفي « منعد » في أغسطس منة ١٩٢٧ م . ويعد هذا الكتاب من حياته

انسيامية و « حياة قلمه » وطورا من اطواره الوطنية .

ولما توفي مسعد زغلول ، وكانت الاحزاب المصرية مؤتلفه مع الوفد ، لم يستمر هذا الائتلاف مسوى عام ، ثم ما لبست الغلاف أن عاد بين الوفد وحزب الاحرار الدستوريين . وتولى زعيم هذا الحزب ريامية الوزارة ، وعطل العياة النيابية ، وحكم البلاد بيد من حديد ، حتى دعي حكمه باليد الحديدية . ورأى « العقاد » أن مصر في ذلك العهد امتحنت بالحكم الدكتاتوري ، وكان « موسوليني » قد ظهر في ايطاليا بالدكتاتورية السيامية، فألف كتابه « الحكم المطلق » في القرن العشرين ، وحمل فيه على هذا الحكم الاستبدادي حملة شعواء ، وأبان فساده مياميل وعلميا واجتماعيا . وتحدث عن الديموقراطية و نجاحها ، ونجاح الحكم النيابي . ثم اصدر كتاب « اليد القوية في مصر » سنة الحكم النيابي . ثم اصدر كتاب « اليد القوية في مصر » سنة البلدان الشرقية والغربية ، وظهر هتلر بديكتاتوريته في المانيا، فكتب العقاد عدة مقالات ضده ، ثم اخرج كتاب « هتلر في

وكانت منة ١٩٣٠ م وقد اعيدت العياة النيابية ، وكان المعقاد وقتئذ عضوا في مجلس النواب . ثم اشيع أن الملك فؤاد سيقيل الوزارة ، ويعطل العياة النيابية . فوقف على منبر المجلس في احدى الجلسات ، وتحدث عما يشاع من تعطيل الدستور ، وحل البرلمان . واحتد في خطابه ، ودفعته وطنيت الجريئة الصريحة الى أن قال كلمته المشهورة :

« أن الأمة على استعداد لأن تسبحق أكبر رأمن في البلاد يخون الدستور ، ولا يصونه » ..!

وكان لهذه الكلمة دويها في جميع الاومناط ، واتخذهــــا

المنافقون والملكيون حجة ضده ، وحبالة ينصبونها للايقاع بسه والانتقام من جرأته ٠. ولما كان وقتئد عضوا في مجلس النواب الذي أعيد بعد استقلة رئيس الاحرار الدستوريين ، وكان يتمتع بالمحصانة البرلمانية ، فقد أخنوا يتربصون له حتى عطلت الحياة النيابية في وزارة صدقي باشا ، وكان ما يزال يحسر موضوعاته السياسية ، ولم يكن قد اعتزل السياسة .. وذهبوا يجمعون مقالاته المعارضة لسياسة الحكم ، ثم أحيل للمحاكمة بنهمة : « العيب في الذان الملكية » . فحوكم في اكتوبر سنسة بنهمة : « العيب في الذان الملكية » . فحوكم في اكتوبر سنسة الاستئناف ، وسبجن قره ميدان بالقاهرة . وحينما افرج عنه في شهر يوليو من ذلك العام قصد فورا ضريح سعد زغلسول وأنشد في مستقبليه من الجماهير قصيدته الوطنية : « عسلى فريح سعد » التي يقول فيها :

الى الذاهب الباقى ذهاب مجدد

وعند ثرى منعد مثاب ومسجد

الى مرجع الاحسرار في الشرق كله الى قبلة فيها الامام مومسد

نحيي من الدنيا التي نستعيدها مكانا من الدنيا له العود احمد

ثم ختمها بقوله:

وكنت جنين السبجن تسمعة أشهر

فهأننا في ساحة الخلد أولد

ففي كل يوم يولد المرء ذو الحجى وفي كل يوم ذو الجهالة يلحـــد

### عداتي وصعبي لا اختلاف عليهما

مىيعهدنى كىل كما كان يعهد

وبعد خروجه من السبجن ببضعة أعوام استكتبته لمجلة « كل شيء » في « حياة السبجن » . فكتب لهذه المجلة عدة مقالات جمعها في كتاب بعنوان : « في عالم السدود والقيود » .

ولا ريب أن هذه المدة ، وتلك المقالات ، كانت فترة هامة من حياته وحياة قلمه ، وقد استكتبته يوما لمجلة « المصور » عن تجاربه في الانتخابات ، وقد دخلها ومارسها ، ونجح فيها . فكتب مقالا طويلا . نقتبس منه ما يلى :

« مادمت الانتخابات بأنواعها التي عرفناها في مصر منف اعلان النظام الدستوري الحديث . مادمت الانتخاب على درجتين ، والانتخابات على درجة واحدة . واختبرت الاخفاق في هذه التجارب ، كما اختبرت النجاح بالتزكية ، والنجاح بالكثرة الساحقة .

« وفي وسعي أن أقول كلمة محققة عن كل نوع من هذه الانواع . وان كانت الكلمات المحققة في شئون الانتخاب أقل من القليل . !!

« فالمحقق عندي في الانتخاب على درجتين أنه نظام لا مزية له على الاطلاق . وانما تظهر صورته في حالتين غير محمودتين : احداهما تدخل الادارة ، والمثانية شراء الاصوات ..

« أما الفوز بالتزكية ، فقد طعن فيه بعض الباحثين الدمنتوريين ، وأشاروا في علاجه الى اعادة باب الترشيح مرة أخرى في كل دائرة لم يتقدم لها أكثر من مرشيح واحد .

« أما النجاح بالكثرة الساحقة ، فقد عرفت صعوبات . الكثيرة ، وعرفت أصعب هذه الصعوبات . وهو بذل الوعدود

الانتخابية والسعي في تحقيقها . واذا قلت الوعود الانتخابية ، فانما أعني الوعود الشخصية . فانما أعني الوعود الشخصية . لانني اعلنت في كل دائرة تقدمت فيها انني لن أقبل الوماطة في مسألة شخصية ، الا أن تكون تقريرا لحق ، أو دفعا لمظلمة .. »

### \_ " -

عاش « العقاد » منذ ١٣ نوفمبر سنة ١٩١٨ م ب ومند قامت الثورة القومية في سنة ١٩١٩ م بقيادة سعد زغلول و عهاد وطني عنيف ، مويدا لسياسته ، فقد كان يقدره ، ويؤمن باخلاصه ووطنيته . وكان سعد يعبه ويعترمه على صغر سنه بالنسبة له . وكانت جريدة البلاغ في عهده هي جريدة البلاغ في عهده هي جريدة الوفد الاولى ، فكان هو كاتبها الجريء ، ومنهمها النافذ الذي يرمي به الوفد خصومه . ولم تر كاتبا مىيامىيا مثله يكتب كل يوم مقالة سياسية طول اشتغاله بالسياسة الى جانب ما يؤلفه من كتب أدبية ، وما يكتبه من مقالات في الادب والفن والفلسفة والترجمة والتاريخ كل ثلاثاء .

وقد عانى العقاد ما عانى الوفد من شدائد ، واحتمل متاعب السبجن والاضطهاد ، واستمر مع خلفاء مبعد في الوفد مدافعا عن آرائه ، مناهضا للاستعمار والمستعمرين ، محاميا عن الاهداف التي قام الوفد من اجلها وهي الحرية والاستقلال والدستور ، ولم يكن في تأييده لسياسة الوفد يدافع عن حزب ولا عن آراء زعيم ، لانه كان يكره الحزبية ، ولم يكن كاتبا حزبيا . وقد كان يرى أن الوفد في ذلك الوقت الذي يخوض فيه المعركة يمثل : « عقيدة وطنية » و « فكرة سياسية حرة » ، وان الصحافة الوفدية التي يكتب فيها هي وسيلة التعبير عن هذه العقيدة ، وتلك الفكرة . وقد كتب عن العقيدة الوفدية ،

فقال: « .. نعن لا نعب أن نعرف العقيدة الوفدية من طريسة البرامج والاقوال، وانما نعرفها من طريق الوقائع التي تنطق بها أعمال الغصوم، قبل ان تنطبق بها السنة الاصدقاء والانصار. وتتلخص العقيدة الوفدية على هذا المعنى في عبارة وجيزة هي : « المحافظة على القومية المصرية بقوة الامسة المصرية » . ومن اجل هذا يبغضها أشد البغض كل من يكرهون ان تكون لهذه الامة قوة تعتمد عليها ، وتقف بها في وجسوه أعدائها . ولو لم تكن « الوفدية » هي مناط هذه القوة ، لما أبغضها الطامعون في ضعفنا وعجزنا عن المقاومة والاستقلال بغضها الطامعون في ضعفنا وعجزنا عن المقاومة والاستقلال بغضهم المستعمرون ومنكرو ارادة الامة .. »

الى أن يقول عن الصحافة الوفدية التي كان أكبر كتابها:
« .. انما تؤدي الصحافة الوفدية واجب التعبير عن عقيدة البلاد السياسية ، لا واجب الدعاية العزبية وما اليها . وما من مبدأ أصيل تدين به صحافة مصرية بريئة الا والامة تصدقه قبل ذلك تصديق من لا يحتاج فيه الى اقناع ، أو تذليل .. »

هكذا كان رأيه في « الوفد » . وعلى هذا المعنى كان يدافع عنه ويؤيده ، وهو في ذلك كان يدافع عن عقيدة وطنية ، ويؤيد مبدءا وطنيا كان يؤمن به كل الايمان ، وهو « المحافظ ـــة على قومية الامة بقوة الامة » لا بقوة أحد سواها .

ولم ينصرف العقاد يوما عن تأييد هذه العقيدة ، ولم يخرج عن سياسة الوفد الذي تأسس وقام على هذه العقيدة ، حتى أصاب الوفد ما أصابه من الانحراف وانتقل من هيئة شعبية وطنية الى حزب سياسي يقوم على برامج، ويعتبر الحكم وسيلة لتحقيق هذه البرامج ، ويسعى ما استطاع الى تولي الوزارة ، ويتهافت عليها تهافت المستوزرين ..!

وفي أوائل عام ١٩٣٤ م نظم العقاد « نشيده القوميي » وكان وقتئذ يحرر مقالاته السياسية في البلاغ . وقد جاء في مطلع هذا النشيد :

قد رفعنا العلم للعلل والفدى في ضمان السماء أرض الهلل حي مهد الهدى حي أم البقاء

وعلى أثر نشر هذا النشيد اجتمع طائفة من كبار أدباء مصر ومفكريها ، وأقاموا له حفلة تكريم في مسرح حديقة الازبكية بريامية زعيم الوفد حضرها جمهور كبير من اعلام الفكر والبيان ، واعضاء البرلمان والوزراء ورجال التعليم ، وكرائم السيدات . وكان في مقدمة المتكلمين عنالعقاد الدكتور طه حسين ، فألقى خطبة ضافية عن « العقاد ولوا الشيعر » قال فيها :

« انه مهما كرم العقاد ، فان مكرميه لن يبلغوه حقه من التكريم بالقياس الى احسان العقاد اليهم . . ! »

ثم يستطرد ، فيقول : "« تسألونني لماذا أؤمن بالعقاد في الشعر الحديث ، وأؤمن به وحده ، وجوابي يسير جدا ، لماذا؟ . لانني أجد عند العقاد ما لا أجده عند غيره من الشعراء . وان شئتم ، فاني لا أجد عند العقاد ما أجده عند غيره من الشعراء ، لاني حين اسمع شعر العقاد او حين أخلو الى شعر العقاد ، فانما أسمع نفسى ، وأخلو الى نفسى .

« انما أرى صورة قلبي ، وصورة قلب الجيل الذي نعيش فيه ، وحين اسمع لشعر العقاد ، انما أسمع الحياة المصريـة

الحديثة ، وأتبين المستقبل الرائع للادب العربي الحديث .. »

وبعد ذلك يضرب الامثلة من « ديوان العقاد » . ويشيد بقصائده ، ولا سيما قصيدة « ترجمة شيطان» التي يقول فيها انه لم يترأ مثلها لشباعر في أوربا القديمة وأوربا الحديثة ، ثم يقول في النهاية : « ضعوا لواء الشبعر في يد العقاد ، وقولسوا للادباء والشعراء : أمرعوا وامتظلوا بهذا اللواء فقد رفعه نكم صاحبه » . . !!

### \_0\_

وكان خريف سنة ١٩٣٤ م ، وتألفت وزارة محمد نسيم باشا الثالثة في ٢٢ نوفمبر من ذلك العام ، بعد استقالة وزارة عبد الفتاح يحيى باشا التي سارت على سياسة اسماعيل صدقي باشا. وكانت الامة غير راضية وقتئل عن سيسة صدقى في الحكم والحياة النيابية التي قامت على دمىتوره الجديد ، فلما تولى نسيم باشا الحكم ، وأوقف دستور صدقى باشا ، انتظرت الامة منه أن يعيد دمىتور ١٩٢٣ م ونظامه النيابي ، وانتظرت من الوفد أن يطالبه بذلك خصوصا وقد أعلن تأييده للسوزادة النسيمية ، ولكن نسيم باشا كان يتباطأ في الاستجابة لرغبة الامة . وكلما الحت عليه بالرجوع الى الحياة النيابية ودستور سنة ١٩٢٣ م الذي كان خيرا من دستور صدقى باشا ماطل وتغافل ، واخذ يحكم الامة حكما فرديا غير دستوري . وأثارت سيامية نسيم باشا « كاتب الوفد الاول » منذ ظهرت بسوادر هذا الحكم ، ولم تمض على نسيم باشا ثلاثة أشهر ، فأخذ ينقد سياسته ويحدر رجال الوفد من اطماعه ونواياه . فلم يوافق الوفد على معارضة « العقاد » للوزارة النسيمية التسيى كان

يؤيدها ، ويعلم صلتها بالانجليز . وحدثت مشادة بينهما في بيته انتهت بخروجه على سياسة الوفد التي كانت تماليء هذه الوزارة . وكان « العقاد » يكتب مقالاته وقتئذ في جريدة « روز اليوسنف » ، فاشتدت حملته على هذه السياسة وعلى زعيم الوفد وصحبه ، واضطر نسيم باشا ان يصدر في ١٥ نوفمبر سنة ١٩٣٥ م بيانا سياسيا جعل عنوانه : « بيان للناس » . فكتب عباس العقاد مقالا نشرته روز اليوسف في اليوم التالي بعنوان: « قصة الدستور في بيان نسيم باشا » جاء فيه :

« وان للدستور في بيان نسيم باشا \_ على حد تعبير صديقنا الدكتور طه حسين \_ لقصة ، وانها لتختلف عن كل ما أذاعه المطبلون للوزارة النسيمية والمزمرون ، حين طلعوا علينا باسطورة منتصف شهر مايو الماضي ومنتهاه ، ثم باعجوب الخريف والشبتاء .. لكن مالنا وللانشاء الذي يتطرق اليه التحريف والتصحيف أو الشدة في التعبير والاماءة في التصوير .. وأمامنا بيان رئيس مجلس الوزارة وقد تضمن من الوقائع ما يكفي مرده في ترتيب لتقديم القصة للقراء أصدق تقديم .. »

ثم سرد هذه الوقائع التي أحصاها فكانت ثلاثا وعشرين واقعة . وفي مقدمتها : « ولي نسيم باشا الحكم ، وهو لا يقصد الى اعادة دستور ١٩٣٢ م بالذات ، اذ اكتفى الاس الملكي الذي استصدره في ٣٠ نوفمبر معنة ١٩٣٤ م بان يشير الي أن البلاد معيوضع لها نظام دمعتوري ، ولما أراد نسيم باشا تنفيذ الاسر الملكي الصادر له أبلغه المندوب السامي ان الحكومة البريطانية ترى « ان البلاد قد تستفيد من تأجيل المسألة ، وان مصلحة البلاد تقتضي عند معنوح الفرصة أن يكون شكل

الدستور الجديد ، موضع درس مهم يتناول جميع وجسوه المسألة . »

وقد علق العقاد في نهاية مقاله على الوقائع التي تضمنها البيان ، فقال :

« وبعد ، أفليست هذه القصة التي استخرجناها بكل أمانة من بيان نسيم باشا ، مؤيدة التأييد كله ، لكل ما سبق لنا فكره عن نسيم باشا وموقفه من الوزارة ومن الانجليز ومن الدستور ؟

« وقد قلنا منذ الساعة الاولى انه قد ولي الحكه متفاهما مع « مستر بيتر مدون » على أن يحكم مصر من غير دمستور سنتين كاملتين ، وان الدمستور الذي يقدم لمصر بعد ذلك لا يكون هو دستور ١٩٢٣ م ، بل دمستورا جديدا محدودا!! »

### \_ 7 \_

لقد اقسم « العقاد » لزعيم الوفد في أكتوبر منة ١٩٣٥ وهو يشير الى قلمه الرصاص الذي كان يكتب به مقالاته وكان يحمله وقت جداله معه في بيته بالاسكندرية الا ينتهي هذا القلم حتى تنتهي وزارة نسيم باشا من دمنت الحكم . وقد صدق. فما كاد يمضي اليوم الرابع من يناير منة١٩٣٦م حتى امنتقالت الوزارة النسيمية امنتقالة آشبه ما تكون بالاقالة وتولت الحكم بعدها وزارة « على ماهر باشا » !

وأصر « العقاد » على مخالفته لزعيم الوفد في مىيامىته التي كانت تهدف الى تولى الوزارة في ذلك الحين ، مع مهادنة الامنعماد ، وممالأة مندوب المستعمرين في مصر ، واشتد في حملته على الوفد في معارضته ، واحتد زعيم الوفد ، وهو يجادله

في اجتماع ضمه وضم معكرتير الوفد وبعض أعضائه ، وذكره « بانه زعيم الوفد » فقابل العقاد احتداده بأشد منه ، وأجابه قائلا :

« انك زعيم الوفد ، لان هؤلاء الذين حولك اجلسوك على هذا الكرميي ، أما انا ، فان قلمي وحده هو الذي وضعني في مكان قدره رئيسك معد زغلول وقدرته الامة » .

وأخذ الوفد يحارب جريدة روز اليومنف ، ويحاربه ، حتى عطلت هذه الجريدة . وكان قد انفصل قبل ذلك عن عبد القادر حمزة ، صاحب «البلاغ» لخلاف شخصي لا صلة له بالسيامية . فاتفق مع صاحب امتياز جريدة « الضياء » عبد الحميد حمدي على اصدار جريدته لحسابه . وكان هو مدير « السيامية » فيما رئيس التحرير « كليم أبو مديف » . وصدر العدد الاول منها بتاريخ ٨ فبراير منة ١٩٣٦ م في ١٢ صفحة افتتحه «العقاد» بمقال ملأ أعمدة الصفحة الاولى بعنوان : « عهد وذكرى » ، جاء فيه ما يوضح فيه خطته ، فقال :

« في هذا اليوم نعن بادئون بعمل جديد ، ومثابرون على خطة معروفة معهودة لزمناها عشرين منة في خدمة الصحافة والقضية الوطنية . فمن الاطالة على حضرات القراء ، أن نفيض في الشرح ، ونسهب في العهود والوعود فيما هو معروف معهود . وحسبنا اليوم ان نقول اننا مىنمضى على ما كنا فيه ، لنكون قد قلنا ما فيه الكفاية ، واستغنينا عن الفضول والتكرار . فان كان لا بد من ايضاح لهذا الاجمال ، فايضاح هذا الاجمال اننامىنعلن ما نعتقده من رأي في غير محاباة ولا احجام ، واننا لن نتردد في ابداء الرأي الذي قضت فيه هذه الخطة نفسها بان نستقل عن منذ اليوم الذي قضت فيه هذه الخطة نفسها بان نستقل عن جميع الهيئات والاحزاب قد آلينا على أنفسنا الا يعوق هسنا

الاستقلال عائق ، ولا يحجبه حجاب نعن قادرون على أن نميطه و نعلو عليه .. فسياستنا في جميع المسائل والحوادث سياسة قوسية تنظر الى الاعمال ، لا الى العناوين، والى المبادىء القويمة، والمصالح المصرية ، لا الى الاحزاب والهيئات .. »

ثم انتقل الى حرية الرأي والشنجاعة الادبية في ابدائه ــ تلك الحرية التى حاربه فيها زعيم الوفد وقتئذ . فقال :

« حرية الرآي والشبجاعة الادبية في ابدائه هما المثل الاعلى فيما نتوخاه من عمل صحافي ومن خلق قومي تدين به الاملة ، وتعكف عليه ، ولا تعدل به مطلبا من المطالب ، ولا برنامجا من البرامج ، ولا وعدا من الوعود ! ..

«حرية الرأي والشجاعة الادبية في ابدائه أنفس سن الامنتقلال ، لان الامة التي تملك رأيها، وتملك شجاعة ايمانها وفكره الخصب ، وأدبه الرائع ، وعلمه الفياض هي مستقلة فعلا وحقا ، ولو احتلتها فيالى الغاصبين .. فأمسا اذا خسرت الامة حرية رأيها وشبجاعة ايمانها ، فلا خير لها في استقلال ، ولا دمنتور ، ولا نيابة ، ولا انتخاب ، لانها تساق مبوق العبيد لكل من خطر له أن يسودها من الاقرباء أو البعداء. وتعيش عيشة العبيد ، ولو لم يكن لها مبيد قريب أو غريب .. ولا فرق بين عبد مسود ، وعبد مطلق اليدين والقدمين . لان العبودية في النفو من والقلوب لا في القيود والاغلال .. »

ثم أخذ يحصي الحقائق التي دافع عنها ، واخلف فيها مع الوفد ، ورأى فيها آراء ممديدة صدقتها الحوادث ، واثبت صحتها الايام . ثم قال في النهاية :

« .. نعم ما صنعناه ، ونصنعه في كل حين . وذلك هــو العهد الذي نعاهد القراء عليه ، وتلك هي الذكرى التي نعود بها الى الاذهان والضمائر .. » !

هذه مقتبسات من الافتتاحية التي صدر بها هذا العدد وقد وطد « العقاد » العزم على متابعة اصدارها . ولكنه ما لبث ان حاربه خصومه بأساليبهم الحزبية ، واتفقوا مع متعهد توزيع الصحف على قتلها ، وهي في المهد . فانصرف « الكاتب الكبير » عن السياسة الى الكتابة الادبية وتأليف الكتب كما كانت عادته في كل ازمة يتعطل فيها عن الكتابة السياسية ، فيجد في ميدان التأليف والكتابة في الصحف الادبية والعلمية مجالا لعلمه البليغ .

انقطع « العقاد » عن الكتابة السياسية ، أو انصرف عنها حينا .. ثم كان انشقاق الوفد الثاني بزعامة احمد مساهر ، وتألف حزب « السعديين » . وأصدر جريدة الدمستور ، وطلبوا منه ان يكون رئيسا لتحريرها ، فلم يقبل ، واعتذر بانصرافه عن الكتابة السيامية . وكان وقتئذ يؤلف كتاب « معد زغلول » الذي صدر في مستمائة وثلاثين صفحة . ولما اصدر هذا الحزب جريدة « الأساس » كان محمود فهمي النقراشي زعيم هذا الحزب ورئيس الوزارة وقتئذ بعد مقتل احمد ماهر ، فألح على صديقه « عبامل العقاد » ان يحرر في جريدة الامعاس ، فاخد يكتب مقالاته السيامية مستقلا في آدائه التي يراها في الاحداث الوطنية والمسائل القومية كعادته في كل ما يكتب، وخصص «يوم الثلاثاء » للكتابة الادبية . ولكن جهده الاكبر منذ تعطلت جريدة الضياء في ممنة ١٩٣٦ قد انصرف الى تأليف الكتب وتحريسر الفصول الادبية في المجلات الشهرية والامبوعية .

و نستطيع ان نقول ان المدة التي بدأت من معنة ١٩٣٦ الى ان انتهت بوفاته في مارس ١٩٦٤ كانت أخصب انتاجا ، واكثر تأليفا من غيرها في « حياة قلمه » المباركة . فقد ألف فيها خمسة

ومىبعين كتابا من نحو مائة كتاب ونيف ألفها طول حياته .
هذا عدا نحو خمسة عشر الف مقال او تزيد كتبها في الآداب
والعلوم والفنون في الصحف العلمية والادبية مما يملأ مئات من
الكتب الاخرى الى ما خلف من مؤلفات غزيرة .

### **-** \( \lambda \)

ولقد كان ديمقراطيا في حياته ، واشتراكيا تعاونيا في مذهبه . فقد سئل يوما : « لماذا هو ديموقراطي ؟ » فأجاب : « لانني لست بالمذل ولست بالذليل ، ولست بالمؤمن بصلاحية الاستبداد في جميع الاحوال ، وهذه هي الاسباب التي تبغض الي الاستبداد حيث كان ، وتحبب الي الديموقراطية حيث كانت . ولو كانت بين أناس لا يستحقونها أحسن استحقاق .

« فالحرية في أقبح أوصافها خير من الاستبداد .. وقد شبع العالم من عيوب الحكم المطلق ألوفا بعد الوف من السنين..»

وقال عن مذهب الاشتراكي من مقال كتب في ذلك:
« انه هو اشتراكية التعاون التي تعداها ولاة الامر في وطننا،
لاصلاح المجتمع بتحسين معيشة العامل والفلاح، وتحديد الشروة على أنواعها، وتقريب المسافة بين طبقات الامة وهي اشتراكية تؤتي ثمراتها على التحقيق، كلما تتابعت بها التجربة بعد التجربة، على أساس التوفيق بين تقييد الاحتكار والاستغلال، واطلاق النشاط الحر، والكفاية الضرورية في ميادين العمل كافة ...»

وقد كتب في عهد ثورتنا العاضر مقالات عن العروبة والعرب والسياسة العربية من جوانبها العامة . وكتب عسن كتاب « فلسفة الثورة » للرئيس جمال عبد الناصر مقالا ضافيا قارنفيه بين الثورة الفرنسية والثورة التركية، والثورة الصينية، والثورة المصرية . ثم قال عن كتاب رئيس الجمهورية جمال عبد الناصر :

« .. وبعد هذه المقارنة السريعة بين ثورتنا ، وثــودات غيرنا نرى ان التفاهم على التفصيلات قريب كالتفاهم على الاصول الكبرى .

« فقد قرأت الصفحات الثمانين التي كتبها الرئيس جمال عبد الناصر في كتاب « فلسفة الثورة » فخرجت منها وانا اعتقد ان الخلاف عليها أقل خلاف في مثل هذه الصفحات وفي مثل هذا الموضوع .

« صواب و لا شبك ان الحركة المصرية ، لا توصف بأنها تمرد عسكري » .

« وصواب و لا شك ان الحاضر يعيش ببقية من مساوىء العهود الماضية . وهذا هو باب الأمنف والامنى ، ولكنه كذلك باب الامل والعزاء ، لانه يدفع اليأس من النفوس اذا عولج ، فلم يذهب به العلاج بين عشية وصباح « اذ لم يكن يكسمن في غمضة عين أن تزول دوامب قرون » .

« وصواب كذلك ، ان الشبك آفة معطلة للجهود معطلة للافكار والآراء ، فليس الانصاف وحده بالذي يشفع لأصحاب الشبكوك ، ويعفيهم من عقاب لم يستحقوه وحدهم بعد اجيال

واجيال . ولكن العلاج المأمون نفسه هو الشعفيع البليغ قبسل شعفيع الانصاف .

« يقول السيد الرئيس جمال عبد الناصر : ( كان مسن السبهل وقتها ، وما زال سبهلا حتى الان ان نريق دماء عشرة أو عشرين ، أو ثلاثين ، فنضع الرعب والخوف في كثير من النفوس المترددة، ونرغمها على ان تبتلع شهواتها واحقادها وأهواءها ..)
« ثم يقول : ( .. ولكن أية نتيجة كان يمكن ان يؤدي اليها مثل هذا العمل ؟ . كان من الظلم ان يفرض حكم الدم علينا دون ان نظر الى الظروف التاريخية التي مر بها شعبنا والتي تركت

« نعم . يكون ذلك ظلما ، ويكون أكثر من ظلم ، لانه يصبيب من لم يصبه العقاب فيضاعف داء الشبك والحدر ، ويبطل ف ندة العلاج ، ويبئس من عقباه .. »

ثم يتناول « العقاد » بعد ذلك معائل ما جاء في « فلسفة الثورة » بالتعليق . . ويقول في ختام المقال :

« . على ان الصفحات الثمانين التي تعمل اميم « فلسفة الثورة » لا تنحصر بالقارىء في حدود الافق المصري ، وان كانت لا تخرج به مــ آفاق المسألة المصرية في أوميع حدودها فالمصري في عصرنا هذا لا يهتم بوطنه حقا ان لم تشغله علاقاته بثلاثة آفاق أو عوالم ، لا انفصال لها من وطنه ، وهي العالم العربي ، والعالم الافريقي والعالم الاسلامي من اقصاه الى اقصاه .

في نفومننا جميعا تلك الآثار).

<sup>« ..</sup> أين نحن من العالم العربي ؟

<sup>«</sup>أين نحن من العالم الأفريقي ؟

<sup>«</sup> أين نحن من العالم الاستلامي ؟

<sup>«</sup> نحن في قلب كل عالم من هذه العوالم ، فليس في وسعنا

ان نجهل علافتنا بها ومستقبلنا معها . يقول الرئيس جمال : ( ان نصف الاحتياطي المحقق من البترول في العالم يرقد تحت ارض المنطقة العربية . فنحن اقوياء اقوياء .. )

« ويقول: (اننا لن نستطيع بحال من الاحوال حتى لو الردنا \_ ان نقف بمعزل عن المصراع الدامي المخيف الذي يدور اليوم في اعماق افريقيا بين خمسة ملايين من البيض ، ومائتي مليون من الافريقيين . اننا في قلب افريقيا، والنيل شريان الحياه لوطننا يستمد ماءه من قلب القارة ..) .

« ويقول الرئيس عن العالم الاسلامي : ( حين امرح بخيالي الى ثمانين مليونا من المسلمين في اندونيسيا وخمسين مليونا في الصين ، وبضعة ملايين في الملايو ، ومبيام وبورما ، وما يقرب من مائة مليون في الباكستان ، واكثر من مائة مليون في منطقة الشرق الاومبط ، واربعين مليونا داخل الاتحداد السيوفيتي ، وملايين غيرهم في ارجاء الارض المتباعدة \_ حين امرح بخيالي الى هذه المئات من الملايين الذين تجمعهم عقيدة واحدة اخرج باحسام كبير بالامكانيات الهائلة التي يمكن أن يحققها تعاون بين هؤلاء المسلمين جميعا ، تعاون لا يخرج عن حدود ولائهم لاوطانهم الاصيلة بالطبع ، ولكنه يكفل لهمعود ولاخوانهم في العقيدة قوة غير معدودة ) .

ويعلق « العقاد » على كلام الرئيس ، فيقول :

« وهذا كله صحيح في الجملة والتفصيل . وليس الاهتمام به من طموح الشباب ، كما يتخيل المتخيل الوادع في عقر داره ، بل اخشى ان القول انه من اعباء الشيخوخة قبل اوانها . بل همومها في ابانها ، ان كان حمل الهموم البعيدة وقفا على الشيوخ . !

« ماذا نصنع ان جنى البترول على العالم العربي ، فضيعه بدلا من تزويده بأسباب القوة والمناعة .

« وماذا نصنع ان أصبحت أفريقية للمستعمرين الاوربيين ولم تصبح في الغد القريب افريقية للافريقيين .

« ومأذا نصنع أن تهدم معنى الحياة ، كما تمثله الماديــة الحيوانية ، أو كما تمثله الحضارة الحسية ، ولم نعتصم مــن التيار الجارف بعصمة شريفة تعمر نفو من الملايين ، وترتفع بها من غمار الذل والاستكانة ، أو غمار القنوط والحيرة ؟

« فروض جسـام . ولكنها فروض واقعـة لا تهدأ ولا تنام .. »!

### ١.

ذلك بعض ما جاء في مقال العقاد عن « فلسفة الثورة » . وهو مقال يعد من عيون مقالاته التي لم تجمع في كتاب . وقـــد آثرنا أن نتحدث عنه في هذا التقديم .

أما مقالاته الفلسفية والادبية والعلمية الاخرى فقد أضفنا بعد الفصل الثامن الى هذا الكتاب فصولا أخرى تحتوي على « ذكريات شخصية » ومقالات عن «أرض الميعاد» وهي بحوث كتبها بعد زيارته لفلسطين قبل التقسيم ، ومقالات أخرى في الادب والفلسفة والشعر والدين . وهذه المقالات اخترناها مما لم ينشر في كتاب من كتبه . وفي عزمنا أن ننشر من هذه المقالات مجموعات أخرى في كتبب ملائمة لموضوعاتها المتقاربة ، أو المتجانسة في الفن ، والفلسفة والعلوم ، والآداب عما قريب! ..

وقد أنتج في الاثنتي عشرة سنة الاخيرة أضعاف ما أنتجه

في غيرها من السنين السابقة لعهد الثورة . فمنذ قامت التسورة المصرية في سنة ١٩٥٢ الى أن توفي ألف ما يربو على أربعين كتابا. وهذا يدل على نشاطه الكبيرة في شيخوخته بعد أن بلغ الثالثة والسنين من عمره .

ولقد كانت الدور العلمية والادبية تتسابق الى نشر مؤلفاته ، حما كانت الصحف والمجلات تهتم بنشر بحوت ودراساته . وكان منعادته فيما عدا مؤلفاته ومقالاته السيامية ان يفضل افتراح الجريدة او المجله في الموضوع الادبي أو العلمي الذي تريده ، اما الموضوعات السيامية فهو صاحب اقتراحاتها، لا يقبل من أحد أن يملي عليه اقتراحا مىياميا يكتب فيه ، ولو كان صعد زغلول الدي دان يقدره ويحبه . وفي ذلك يقول :

« انني افضل افتراح المقالات الادبية للمجلات والصحف استيارة لسببين:

« أحدهما أنه يريحني من حيرة التردد بين الموضوعات الكثيرة ، فلا أضيع الوقت بين المنامب والانسب ، وبين الحسن والاحسن . وثانيهما أن محرري المجله أو الصحيفة أولى باختبار موضوعاتها وتنسيقها . لان الكتاب قد يكررون الموضيوع أذا أختار كل موضوعه مستقلا باختياره من غير مشاورة ولا مقابله . فلا محل للاعتراض على محرر المجلة أذا أقترح موضوع لكل كاتب يعاونه على عمله . ولا مساس بكرامة الكاتب مسن الاقتراح عليه ، بل هو نقيض ذلك دليل على المثقة ، وتحقيق لقول القائل : « أطلب تجه » ويقصدون به القدرة على الامتجابة لكل ميؤال .

« وانني على ترحيبي بالاقتراح الادبي ، أرفض كل اقتراح سيامي بالكتابة في مسألة من مسائل السيامية وقد كان معد زغلول رحمه الله ـ وهو زعيمنا الذي نحبه ونجله ـ يعلــم

ذلك ، فلا يقترح على الكتابة ، ولا الكف عن الكتابة . وغاية ما يستبيحه من طلب الكتابة اذا أدادها ان يبسط المسألة للمناقشة، ويسمع ما نقوله فيها : فان وجد أن الرأي متفق مع وجهة نظره قال : « أود أن اقرأ لك شيئا في هذه المسألة » . !

« وقد حدث أن اللورد جورج لويد « المندوب السامي في ذلك الحين » طلب اليه أن يكفنا عن الحملة عليه ، وأرمىل اليه من يبلغه أنه يحسبه موعزا بها ، فما زاد على أن قال قولته المشهورة: « هذا شرف لا أدعيه ، أو تهمة لا أدفعها » .

« ولم يفض الينا بما حدث الا بعد انقضاء الازمة . وقد ميرت فيها الامناطيل للانذار والارهاب ، أو للتهويل والتمثيل . واننا نعمد الله على ما فرق به بين الادب والسياسة ، فلولا ذلك ما طلبنا بأنفسنا اقتراحا في الكتابة الادبية ، ورفضنا الاقتراح في السياسة وأنكرناه وان تحركت له الامناطيل » ! . .

هذا ما أردنا أن نقدم به «حياة قلم » . وان نتابع أحداثه وتطوراته السيامية والادبية بالاجمال، بعد ما وقف به الاستاذ العقاد عند ابتداء ثورة سنة ١٩١٩ م . فقد كان في عزمه أن يكمله . ولامر ما وقف به هذا الموقف ..

ويرى القراء فيما قدمنا من صفحات هذا التقديم صورة واضحة \_ وان كانت مركزة في لمحات \_ عن جهاد هذا القلم وصاحبه في نحو خمسة وأربعين عاما من حياته الفذة . . !

فعياة قلم العقاد فذة عظيمة بلا ريب ، ليست كعياة أي كاتب أو أديب في عصره . ويزيد هذه العياة قيمة ومكانة أن صاحب هذا القلم كان عصاميا في نشأته وجهاده ، وأنه في كل ما حصله من علوم وفلسفة وآداب ، كان أمناذ نفسه وولي أمره ، ومدرسة فكرية جامعة ، ومكتبة نفيسة حافلة بالاطلاع الواميع .

وقد زود اللغة العربية وعلومها وآدابها بثروة قيمة الى ثروتها الكبرى . ولو أن كتابات العقاد ومؤلفاته ، فقدت مسن الكتبة العربية لخسرت خسارة فادحة لا تعوض ، لانها عصارة فكر قدير، وحصيلة قريحة خصبة ووليدة ثقافة اصيلة، وانتاج ذهن عبقري ، عاش صاحبه اديبا مجاهدا ، وعالما مفكرا ، ومؤلفا غزير الانتاج وامنع الاطلاع، وفيلسوفا منامي المبادىء، عظم الاهداف . !

## طاهر احمد الطناحي

# وَلادة قسَلم

## ألا أعرف نفسى ؟

معؤال نسمعه كل يوم ولا نجيب عنه ، ولا يجيب عنه قائلة ، لانه في عرفنا جميعا غني عن الجواب ، أو جوابه بلسان المقال ، وكاننا نقول لكل من الحال يغني عن جوابه بلسان المقال ، وكاننا نقول لكل من يسأله : عفوا . . كيف لا تعرف نفسك ؟ . . تعرفها بالتحقيق !

ومع هذا اقول بعد تجربة طويلة للبواعث النفسية التي تدفعني الى أكبر الاعمال وأصغر الاعمال على السواء:

ان الانسان يعرف نفسه بالتخمين لا بالتحقيق، وأنه كثيرا ما يكون في تخمينه عنها غريبا يبحث عن معر غريب، ولا فرق في هذا بين البحث عن أعمالنا والبحث عن أعمال غيرنا الا في الدرجة والمقدار ، بحكم العادة والتكرار .

## حديث مع نفسي!

انني أعمل في نعرير الصحف من خمسين معنة ، (١) وكنت أكتب لها متطوعا قبل ذلك بسنوات قليلة ... وأزيد القاريء فأقول: انني منذ بلغت من الطف ولة وفهمت شيئا يسمى

<sup>(</sup>۱) كتب هذا الفصل \_ وهو اول فصول حياة قلم \_ في اغسطس سن\_ة ١٩٥٧ ·

المستقبل لم اعرف لي أملا في الحياة غير صناعة القلم ، ولم تكن أمامي صورة لصناعة القلم في أوا، الامر غير صناعها الصحافة.

ولكنني مع هذا امىأل نفسي الان كما مىألتها من قبل:

لاذا اخترت هذه الصناعة دون غيرها في طفولتي ، وجعلتها أملا
من آمال الحياة الكبرى .. بل أمل الحياة الاكبر ؟ فلا أدري
باعث هذا الاختيار على معبيل التحقيق ، ولا استغني فيه عن
التخمين أو التخمين الكثير ، بعد المقارنة بين ذكريات الطفولة
وملابساتها وبعد الترجيح من هنا والشبك من هناك ، كملا
يفعل الباحث في السير والتراجم حين يعمد الى التخمين عن حياة
الآخرين .

وأكثر من هذا انني « اضبط » نفسي وهي تروغ مني و و تحاول ان تقنعني بوجهة غير الوجهة التي تعنيها او تعنيني ، ثم نتلاقى مبتسمين ، وأكاد أسألها : أأنت هنا ؟ و تكاد تسألني : و ها أنت يا صاح ؟ . . ثم لا نلبث أن نعلم أننا لم يفهم بعضنا بعضا من الكلمة الاونى ، واننا نحتاج بعدها الى كلمة أو كلمات نثوب بعدها الى التفاهم والاتفاق .

#### \*\*\*

قلت انني لم أعرف لي في طفولتي أملا غير صناعة القلم . وهذا صحيح ..

وهذا غير صحيح ..!

صعيح اذا نظرنا الى الوجهة القصوى في نهاية الطريق .

وغير صحيح اذا نظرنا الى عطفة هنا أو منعرج هناك أو زقاق بين بين في اثناء الطريق ..

كلا ! بل تمنيت حينا ان أكون جنديا . وتمنيت حينا آخر

أن أكون عالما زراعيا ، وهما فيما يبدو صناعتان متباعدتان!

ولكنني لم البث أن علمت انني تعلقت بالجندية لأنني أديد صناعة القلم ، وتعلقت بالعلوم الزراعية لانني أديد صناعة القلم ، وان صناعة القلم كانت تلمعني بعينيها الساحرتين من وراء النقاب وأنا أحسبني أغازل صناعة السيف أو أغازل صناعة المنجل والمحراث ..

## حادث مع قومندان الانجلين

كانت لعبة الجيوش في أواخر القرن التامع عشر لعبة الاطفال المفضلة في أمنوان . وكانت دروب المدينة وحيشان المدارس والمكاتب ميادين قتال لا ينتهي بين جيش مصر وجيش السودان وجيش الدراويش وجيش الترك وجيش الانجليز .. وكلهم بين قادة وجنود من صغار الاطفال الذين لا يجاوزون العاشرة ، لان المسألة كانت جدا – ولم تكن لعبا فحسب مع الاطفال في هذه السن على الخصوص . اذ كانوا يسمعون أن الدراويش اذا دخلوا قرية قتلوا رجالها ، ومنبوا نساءها ، وحملوا أطفالها مطعونين على أمنة الحراب ، فلا جرم تشغلهم هذه الحرب عن كل شاغل من شواغل الخطر والخوف فضلا عن شواغل الالعاب ..

ومما أتمثله أمامي حتى الساعة ، وأبتسم له كلما تمثلته منظر زميلنا المقدام « عبد المعطي فرج » قائد الجيش السوداني المغير على مكتب « القومندان » في المعسكر الانجليزي وهو يصيح وأذنه في يد القومندان الجبار:

« مش انا یا عمی .. مش آنا والله یا مستر » .. ویکاد القومندان یقهقه و هو یدفعه الی الخارج ویزجره قائلا «مناعلمك

کیف تنط یا خنزیر! » ·

ذلك اننا في هذه الهجمة زدناها حبتين ، ولعلها زادت في الحقيقة أكثر من حبتين ! ..

قررنا \_ نعن قادة الجيوش المصرية والسودانية \_ ان نهجم حقا على القومندان الانجليزي في معقله بجانب المدرسة ، وكان هذا القومندان رجلا صارما يخاف الانجليز من مرءومسيه ويستعيد من شره أهل المدينة الخاضعون لاحكامه العرفية ، فما هو الا أن مسمع دبة عبد المعطي تحت السور حتى وثب الى الباب مستغربا ان يجترىء أحد على اقتحام مكتبه هذا الاقتحام في وضم النهار ، وفتح الله على قائدنا المغوار \_ عبد المعطي \_ بالعذر الوحيد الذي لا يقبل التصديق في هذا الحرج الشديد : والله المناب عبد المعطى حالية على الرجل ولسانه يصبح : انه ليس هو المقبوض عليه .

## على الربابة !

هذه اللعبة \_ لعبة الجيوش \_ كانت شغلنا الشعاغل قي المدينة التي لا لعب ولا لهو فيها ، وكانت من جانبي أنا على الاقل لعبة عسكرية أدبية في وقت واحد .. لأنني كنت قائد الجيش المصري الذي يطلب المبارزة من الاعداء ويطلبها على الطريقة العنترية الهلالية اليزنية المشهورة في ملاحم شعراء الربابة ، فلا يبدأ الصدام قبل تبادل الشعر العمامي على حسب المقام ..

وكان زملاؤنا ـ أو أعداؤنا ـ يستعينون في تحضير هذه الحماميات بشعراء الربابة الذين امتلأت بهم قهوات البلدة في أيام الحملة السودانية وأغنوها عن المسارح وملاعب البهلوانات

والقرقوزات ، لازدحام المدينة بالجنود والباعة من أبناء الصعيد \_ طلاب هذا الضرب من القصص والاناشيد \_ ومن لم يجد من الطلاب بغيته عند شاعر الربابة طلبها في بيت هنا او قطعة هناك من كتب المحفوظات أو روايات التمثيل ، وفيها الكثير منمواقف الفخر والحماسة أو مواقف التخويف والتهويل ..

وكنت أنا قد جربت نظم الشعر في بعض المقاصد المدرسية ، فشيجعتني التجربة على نظم الاناشيد الحماسية ليدان المبارزة ، وأردت أن أثبت للسامعين انني صاحب تلك الأناشيد فالتزمت في نظمها أن أذكر اميمي كامللا في كل قطعة منها . وانتصرت بها انتصارا أعظم من انتصار القتال . اذ أو شبكت المناوشة كلها ان تنحصر في الامتماع الى قصائد الفخر والحمامية بغير قتال ..

وانتهت مدتي في الجندية بنهاية هذه الجندية المتطوعة !! . . فلم يعسر علي أن أفهم أن حماسة النشيد هي بيت القصيد عندي من الجندية والتجنيد ، وانها كانت منفسا للملكة الناشئة التي لم تستقر بعد على قرار . .

### سر الولع بالزراعة

أما الولع بالعلوم الزراعية ، فلم ألبث أن علمت انه في دخيلته ولع بتطبيق الاشعار التي أقرأها عن الازهار والعصافير والحدائق وجداول الماء والانهار .. وربما كان مدخلها السي نفسي أعمق من ذلك وأخنى مكانا على النظرة الاولى التسي نظرتها بها يوم ذاك ، فان علوم الزراعة تعين على مراقبة أطوار الحياة وغرائب الحيوان والنبات ، وليس أوثق من العلاقة بين الدراميات النفسية وبين تلك الغرائب والاطوار ، ولا أداني حتى الساعة أوثر كتابا في مبيرة علم من اعلام المتاريخ على

كتاب في طبائع الاحياء والحشرات او آثارها القديمة في بقايا الحفريات ..

كانت أمنية الجندية وعلوم الزراعة اذن ترجمة لامنية الكتابة مستعارة في صور الصناعات الاخرى ، وبخاصة حين نذكر انها كتابة لا تخلو من نضال ، ولا تخلو كذلك من زراعة ولا من عناية بالحياة والاحياء ..

ومثل هذه الترجمة فيما أظن معهودة في كل معاولة ناشئة قبل أن تستقر على قرارها ، فلا يزال الناشيء يتمنى شيئا بعد شيء ويجهل ما يتمناه حتى يثبت فيه على القرار الاخير . . ويومئذ يعلم انها كانت جميعا أمنية واحدة في باطنها ، وانه كان ببنه وبين نفسه في هرب ولقاء كأنهما في طراد البحث والامتخفاء .

### أول مجلة:

وأحسبني حتى الساعة لم ابلغ من معرفة الباعث الصحفي في نفسي مبلغ اليقين الجازم الذي لا رجعة فيه ولكنني على يقين جازم من انني انشأت صحيفة في طفولتي الباكرة ، وانني لم أنشئها قبل أن أطلع على ودائع دولاب المنظرة في بيتي ، وأكثر ما فيه صحف أمسوعية أو شهرية قديمة ، وأكثر هذه الصحف القديمة من مجلات عبد الله نديم ، وليس بينها أكثر عددا ولا أكبر حظوة عندي يومذاك من مجلة « الأمنتاذ » .

ودولاب المنظرة مستودع عزيز يعرفه أبناء الريف ولا تخلو منظرة في بلدة ريفية من دولاب منه على الاقل ، يفرغ في جوف الحائط ويقام عليه باب بمفتاح أو بغير مفتاح ، ويغلب ان يكون الباب بغير مفتاح لان الودائع التي يحرص عليها

أصحابها لا تودع في المناظر على متناول الداخل الغريب.

وعلى تعداد الصحف في دولاب المنظرة عندنا لم تكن بينها صحيفة أبرع في العناوين من صحف عبد الله نديم ، وكان هذا الصحفي المطبوع أستاذ زمانه ، بل لعلمه استاذ من أساتذة العناوين في كل زمان ..

من عناوینه عنوان « کان ویکون » للترجمة ، وعنوان « التنکیت و التبکیت » لاسم صحیفة ، وعنوان « المسامیس » لکتاب هجاء ، وعناوین أخرى بهذه البراعة لعشرات من الفصول والاخبار .

## معارضة النديم !

ولفتتني العناوين البارعة فقرأت كل ما وجدته من صحف النديم ، ووجدتني ذات يوم أقطع الورق قطعا على قدر المجلة وأعمد الى مكان ألعنوان منها فأكتبه بخطي متأنقا وأعسادض عنوان « الاستاذ » بعنوان « التلميذ » .

أما المقالة الافتتاحية فقد كانت أيضا من قبيل المعارضة لمقالة من أشهر المقالات التي تردد صداها زمنا في البيئات المصرية ، وهي المقالة التي جعل عنوانها « لو كنتم مثلنا لفعلتم فعلنا » وافتتح بها الجزء الثاني والعشرين من السنة الاولى .

فكتبت مقالي الافتتاحي وجعلت عنوانه « لو كنا مثلكم ما فعلنا فعلكم » .

وكان فحوى مقال النديم اننا نطلب الامعتقلال وندعي اننا والاوربيين أشباه وأمثال ، ولكن الاوربيين ينكرون هذه الدعوى ، ولا يكلفون أنفسهم غير دليل واحد يثبتون به الفادق البعيد بيننا وبينهم . فاذا قلنا لهم نحن مثلكم قالوا لنا تلك

دعواكم ، ولو كنتم مثلنا لفعلتم مثلنا ..

واستغرقت مقالة النديم أكثر من عشرين صفحة ختمها بقوله: « ان آخر الدواء الكي وقد بلغ السيل الزبى فان رفأنا هذا الخرق وشددنا أزر بعضنا .. أمكننا أن نقول لاوربا نحن نحن وانتم أنتم ، وان بقينا على هذا التضاد والتخاذل واللياذ بالاجانب فريقا بعد فريق حق لاوربا أن تطردنا من بلادنا الى رؤوس الجبال لتلحقنا بالبهيم الوحشي وتصدق في قولها : لو

#### \*\*\*

وتناولت في مقالي فقرات النديم واحدة واحدة بردود لا أذكرها الان ، ولكني أذكر منها ما يدل عليه العنوان ، وفعواه اننا نعن الشرقيين لو كنا مثلكم \_ أيها الغربيون \_ فاتعيين منتصرين لما فعلنا فعلكم من نهب الاموال وامستباحة العقوق وافتراء الاكاذيب والتعلل بالمواعيد ، ولكننا لسنا مثلكم ولا نريد أن نفعل فعلكم ، ومسترون فعلنا عما قريب ...

ثم اصدرت من صحيفة التلميذ المخطوطة بضعة اعداد لم يكن لها من قراء غير زملائي في المدرمية وأقاربي المشجعين أو المتندرين المتفكهين . ولم يكن لها من اشتراك غير تعب النسيخ لمن يراها مستحقة لهذا الثمن ..

### عادة .. من أيامها !

اخالني الآن على حق اذا قلت ان هـذا السر ـ مر دولاب المنظرة ـ هو كذلك مر الاتجاه الاول عندي الى صناعة القلم، ويؤيد هذا الظن الراجح انني تعودت من أيامها عادة لم تفارقني

الى اليوم في تجهيز ورق الكتابة الصحفية بصفة خاصة .. فهذه الورقة التي اكتب عليها الان مقصوصة على النو الذي اخترته لصفحات مجلة « التلميذ » ... ومتى كتبتها طويتها طولا كما تطوى المجلة ووضعتها في غلاف مستطيل كالغلاف الذي توضع فيه المجلات ، وقد اتخذت من هذه الاوراق ومن ذلك الغلاف اذخيرة حاضرة أوصى بصنعها اذا نفدت من السوق ، كما تنفد أحيانا في بعض أيام الحروب العالمية .

#### \*\*\*

وعلى هذا النحو من التخمين نعرف أنفسنا باحثين مترددين، قبل أن نصل الى اليقين ، ان وصلنا الى يقين . .

لكنني لا تفوتني كلمة مسمعتها من صديق كان يناقشني كلما تساءلت عن سر اتجاهي الى صناعة القلم فيقول: وهل من حاجة الى البحث عن سر لهذا الاتجاه؟ الا يكفي أنك أنست من نفسك القدرة على الكتابة فاتجهت الى صناعة الكتابة ؟ ..

ولست على رأي الصديق في هذا التعليل لاتجاهاتنا النفسية ، فان الملكة النفسية تخلق فينا قبل أن تخلق لها أدواتها ، وربما كانت منهولة الكتابة عندي نتيجة مستفادة من منهولة القراءة ، ولم أكن قارئا الا لانني سأكون كاتبا يوما من الايام متى تيسرت الأداة .

على أن شعور الطفل بقدرته على الكتابة لا يأبي عليه أن يتمنى الوزارة أن يتمنى الوجاهة الاجتماعية أو يتمشى صناعة القلم مبتدئا بعمل من الاعمال الكتابية غير الصحافة ، ولست أعتقد أن مئات الاطباء والمهندميين والصناع وذوي الملكات المنوعة الذين ظهروا من ابناء جيلنا قد امتلهموا اختياد صناعاتهم من وحى القدرة على علم من علومهم المدرمية ، بل

لعلهم توجهوا وجهتهم في مستقبلهم على الرغم من جميع تلك العلوم ..

#### جيال وجيال

كان عبد الله النديم استاذ مدرسته في الصحافة والدعوة الوطنية ، وكان كل من نشأ بعده بقليل بين واحد من اثنين : اما تلميذ يقتدي به ، واما خصم يبغضه وينحي عليه . .

ونشأ مصطفى كامل في هذه المدرمية ، وكان خصوم النديم يزعمون ان الخديو لم يعرض عن الامتاذ ويقبل على التلميذ الا لان أبناء الامرة الخديوية غضبوا لتقريبه رجلا كان يحاربهم في الثورة إلعرابية ويعمل على تقويض عرشهم ، فاختار الخديو من تلاميذه شابا بعيدا عن هذه الشبهة وميزه على امتاذه لمعرفت باللغة الافرنجية ، وقال ولي الدين يكن في كتاب « المعلوم والمجهول »:

« من أجل هذا قال أكثر الامراء من الامرة الحاكمة على مصر أنمقام الامارة لا يقرب منه النديم لانه عدو أمر ته وجنسه، وبهذه السيامية المضحكة آل الامر الى الاعتماد على « كامل وقد كان كامل ممن يرددون نغمات النديم ، وانما ميز المقلد عن المجتهد المامه باللغة الفرنساوية وامعتطاعته بيان آرائه للغربيين ولم يفز النديم بمثل ذلك » .

الا ان الامر لم يكن في هذه المسألة خاصة أمس اللغة الافرنجية ، لان الخديو قرب اليه الشيخ علي يومنف الازهري وهو ممن انشأوا الصحف منافسة للنديم وتطلعوا الى محاكاته في المنهج والامملوب ، ولكنها مسألة المدرمة الصحفية التيكانت تحمل علم الدعوة أمام الصحافة المسخرة للدعاية الاجنبية ، ولم

تكن هناك مدرمية تحمل هذا العلم في أول عهد الاحتلال غير مدرمية النديم .

ويصدق هذا على جيل النديم والجيل الذي تلاه ، ولكنه لا يصدق على الجيل الذي نشأ بعد ذلك بسنوات ، لان هذه الفترة قد اتسمت لعوامل جديدة في السيامية والتفكير تخالف العوامل التي غلبت على الثورة العرابية أو على جيل المخضرمين بين الثود والاحتلال .

### أنا .. والنديسم

ولهذا أرجع الى ظواهر كثيرة صاحبت نشأتي الصحفية فلا أستطيع أن أقول انني على الجملة من تلاميذ مدرسة النديم ، وان كان النديم أول من لفتني الى العمل في الصحافة وكانت مطالعته أول مطالعة وجهتنى الى هذه الصناعة ..

لا بل هناك مشابهات عديدة بين النديم وبيني لا أدري هل جاءت من وحي القدوة الخفية أو جاءت مصادفة بغير قصد مني ولا من أحد ..

فقد تعلمت صناعة التلغراف كما تعلمها المنديم، واشتغلت بالتعليم في مدرمية خيرية كما اشتغل النديم، وجربت الاميتخفاء على الطريقة البوليسية أكثر من مرة في ابان الحرب العالمية الاولى، وكذلك فعل النديم عند مطاردته في أعقباب الثورة العرابية ..

ولكنني ـ مع هذه المشابهات ـ لم أشعر من قبل ولا أشعر الان بأن الرجل قدوتي المختارة بين أمثلة النبوغ التي أتمناها أو بين « الشخصيات » المثالية التي أجلها واحب أن أنتمي الميها .

وأحسب أن المرجع في هذا الاختلاف الى مببين: أحدهما يرجع الى الاحوال العامة ، والاخر يرجع الى المزاج الشخصسي الذي فطرت عليه ..

فالأحوال العامة في عصرنا تخالف الاحوال العامة قبيل الاحتلال أو في الفترة بين الثورة العرابية والاحتلال ، لان دخول الانجليز مصر كان مسألة دولية تعمل فيها الدولة العثمانية عملا « قانونيا » يصبح الاعتماد عليه باعتبارها صاحبة السيادة القانونية على الديار المصرية ، وكانت مناورات الدول المتنافسة على فتوح الامنعمار بابا مفتوحاً على مصراعيه يتسبع للمساومات والدمنائس والمعاكسات ويتعلق الامل به من جانب المصريين ، ولو إلى حين . .

وهذا فيما نظن أحد الاسباب التي تعولت بأنظار عبد الله النديم وتلاميذه الى الدولة العثمانية ، وجعلت سيادة هــنه الدولة على مصر ركنا مهما في برنامج مصطفى كامل والحــز، الوطني الذي قام على يديه ..

أما في عصرنا ـ نحن الذين ولدنا بعد الاحتلال ـ فقـد أصبحت مسألة الاحتلال من أعبائنا الوطنية التي لا عمل فيها للدولة العثمانية ولا للمناورات الدولية ، وانما يقـع العبء الاكبر فيها على عواتقنا نحن المصريين .. فلا يجوز لنا أن نفرط في مبدأ الامعتقلال من أجل صيغة « شكلية » لا تفيدنا في جهادنا ان صح أنها كانت تفيدنا قبل ذاك ..

هذا هو سبب الاختلاف بين جيلنا وجيل النديم فيما يرجع الى الاحوال العامة .

وأما مبب الاختلاف الذي يرجع الى المزاج الشنخصي فخلاصته في كلمتين: ان الرجل كان ينزع كثيرا أو قليلا الى شيء من التهريج ، وانني نشأت في بيئتي البيتية بين أبوين

محافظين أشد المحافظة على سمت الوقار و « اللياقة » ونقلت هذا الخلق منهما بالوراثة كما نقلته بالقدوة والمحاكاة ..

#### كل الناس .. ولا عباس!

ومما يحضرني من ذكرياتي فيما دون العاشرة انني رفضت كل الرفض أن ألبس البنطلون القصير يوم دخلت المدرمية في نعو السابعة من عمري ، وانني رفضت أشد الرفض أن أجيب نداء المعلم حين دعاني باميم « عباس حلمي » جرياً على تقاليد ذلك العهد التي بقيت الى الان في أميماء المعاصرين .. فلم يكن أحد من التلاميذ يدعى باميم أبيه ولكنهم كانوا يلقبون بألقاب حلمي وصبري ولطفي وحسني وشكري وما شاكلها علىحسب المطابقة لاميماء المشهورين أو الموافقة لجرم اللقب ورنينه في الاميماع ، فبقيت واحدا من قليلين يذكرون بأميماء آبائهم بين أبناء ذلك الجيل ، ولولا اصراري على رفض اللقب المستعاد الكان اميمي اليوم « عبام حلمي محمود » كما كتب في قائمة لا التصنيف » أي توفيق الاميماء والالقاب ..

والى اليوم يذكر شيخاتنا وشيوخنا في الامرة كلمة الامهات التي كن يرددنها لاطفالهن كلما أصابهم ما يسوءهم من التورط في المزاح معي وراء الحد الذي أمييغه ، فاذا ذهبوا الى أمهاتهم يشكون ما أصابهم كان الجواب الذي يقال بين الضحك والغضب: امزح مع من شئت يا بني .. ولكن « كل النامل ولا عبامل!»

ومن الطبيعي لطفل في هذا المزاج أن ينظر الى مثله الأعلى فلا يراه في صاحب التنكيت والتبكيت وصاحب المساميد، واحسبني لم أفضل الامتاذ الامام محمد عبده على صاحبنا النديم الالسبب من جملة أسباب ترجع الى هذا المزاج، فان

وقار محمد عبده هو القدوة التي أرتضيها حين أنظر الى النديم فيظفر مني بالثناء ولا يظفر مني بالاقتداء ، وكلاهما فيما عدا هذا الخلق صنوان ينتميان الى الثورة العرابية والى مدرسة جمال الدين والى العمامة والبيئة الازهرية ..

#### مدرستان ! ...

وأيا كانت أسباب الاختلاف بين النديم وبيني ، فالعصر الذي نشأنا فيه لا يسمح لمدرمة واحدة أن تطغي على أفكاد الناشئة في كل بقعة من بقاع البلاد المصرية .. لانه كان عصرا مزيجا مضطربا بين عصرين ذهب احدهما ولم يخلفه العصر القادم على دأي واضح مقسوم بين كل فئة من الناشئين وملا يوافقها وتوافقه من التفكير الحديث .

کان عصرنا « برج بابل » یبنی ویعاد بناؤه بین عسام وعام ..

كنا نعيش في عصر الجامعة الاسلامية على مذاهب ، ونعيش في عصر التجديد في عصر الجهاد الوطني على مذاهب ، ونعيش في عصر التجديد الفكري على مذاهب ، ولا نرى أمامنا مذهبا واحدا في قضية من قضايانا الكبرى ، وكلها مشكلات ..

فالجامعة الاسلامية مدرستان : مدرسة جمال الدين ومدرسة الدعاة الرميميين ..

مدرمية جمال الدين تعني بالجامعة الامعلامية أن تكسون جامعة شعوب متيقظة مسؤولة عن شؤونها مرعية الحقوق مسع ملوكها وأمرائها ، فضلا عن حقوقها مع الطامعين المتربصين بها ..

ومدرسة الدعاة الرميميين تعمل للملوك والامراء وتريد

من الجامعة الاسلامية أن تكون وحدة مسامسة بزعامة هسذا الخليفة أو ذاك من ملوك المسلمين ، وأعلاهم صوتا في مصر من كان يعمل لخليفة بني عثمان ..

ومدرسة الجهاد الوطني على هذه الحال:

مذهب يعتمد على مناورات الدول وحقوق السيادة الشرعية، ومذهب يستضعف هذا الرأي، ويحسب العمل فيه من ضياع الوقت على غير جدوى، وبخاصة في أمر التعويل على السيادة العثمانية. لان حقوق هذه السيادة لم تكن عصمة للمعتمد عليها، بل كان مجرد الانتماء الى الرجل المريض صاحب التركة المنتظرة مد كما كانت الدولة العثمانية تسمى في ذلك الحين دريعة الى ضياع البلد في معركة النزاع على التركة أو في مساومات التقسيم والتفريق! ..

# بليال ١

ويزيد البرج بلبالا خليط الاصوات المنبعثة من طغمسة الدعاة المأجورين المسخرين لخدمة الدمائس الاجنبية ..

فمن هؤلاء من كان يضرب المعول في أركان الدولة العثمانية جاهدا مكابرا باسم الاصلاح والثورة على الاستبداد، وهو في باطن الامر صنيعة للدول ومسسار من مسامرة الاستعماد الذين يقصدون في الواقع الى هدم الاسلام وتمكين المستعمرين من الدولة المستقلة الباقية بين بلاد المسلمين ..

ومن هؤلاء من كان يعلن الغيرة على حقوق مصر والدولة العثمانية ، وهو في باطن الامر صنيعة السيامية الفرنسية في الشرق يناوىء الاحتلال بأمرها ويورط البلد في المشكلات تحقيقا لمآربها ..

ومنهم من كان يثير دعوة الجامعة الاسلامية ليتخذهاومسيلة الى ايقاع الشقاق بين أبناء الوطن الواحد ، تأييدا لدعوى الدول التي تستفيد من تهمة التعصب الديني ، وتلوح بها لاقناع الاجانب بعاجتهم الدائمة الى العماية من دولة أوربية ..

ومنهم من كان يطلب الدستور ، ولكنه لا يطلبه حبا للحرية ولا انصافا للامة بل تعزيزا لسلطان الخديو .. وتمهيدا لاطلاق يده في ميزانية الدولة ووظائف الحكومة بمعزل عن دار المندوب البريطاني ومستشاريها في الدواوين ..

بليال ، وأي بليال ..

وأشد منه اختلاطا بلبال اخر في ميدان الفكر والثقافة ، يضطرب فيه القول بين تكفير من يعجب بالثقافة الحديثة وبين اتهام من يزدريها بالجهل المطبق والبهيمية العجماء ، ومعوف نعرض ابدا البلبال الفكري في مكانه من الفصول القادمة .. لأننا نبدأ بالكلام عن الصحافة وموضوعاتها الغالبة عليها قبيل اشتغالي بالتحرير فيها ، ثم نقفوه بالكلام على غيره من الموضوعات ..

بلبال يهون الى جانبه ضوضاء برج بابل .. فأين يذهب الطفيل الناشىء في دروب هذا التيه وزواياه بين مهابطه ومراقيه .. ؟!

# وانا في السادسية عشرة!

لا أعيد هنا كل ما عرض لي في هذا الطريق من حيرة وشك وعثرات وأزمات .

لكنني أعلم علم اليقين انني كنت على قرار واضح في كل قضية من هذه القضايا حين بلغت السادمية عشرة ، ثم عملت

لاول مرة في تحرير صحيفة الدمنتور ..

الجامعة الاسلامية عندي هي جامعة جمال الدين ، أو جامعة شعوب متيقظة متعاونة لا جامعة ملوك وعروش تساق لخدمة هذا الخليفة أو تخليف ذلك السلطان ..

الدولة التركية نتمنى بقاءها وصلاحها ، ولكننا لا نتمنى مىيادتها ولا نستمع لمن يحاربها بامىم الشورى أو النقمة على الامىتبداد ..

الدول الاجنبية لا تنفعنا ان لم ننفع أنفسنا ، ومعيامسة « مصر للمصريين » هي أقوم سياسة يتبعها المصريون ويهتدون بهديها فيما لهم من حق وعليهم من واجب ..

العزب الوطني حزب مخلص مجتهد ، ولكنه مفرط في مجاملة « يلدز » و « عابدين » مقصر في مساعيه نعو « مصر للمصريين » .

الملوك والامراء يخدمون القضايا بمقدار ما تخدم عروشهم، فان تلاقت مصالحهم ومصالح الوطن فعبا وكرامة ، وان تشعبت الطريق بين هذه المصالح وتلك المصالح فلا خفاء بالطريق القويم ...

الحكم الدمستوري لا غنى عنه ، ولا وجه للمقادنة بينه وبين حكم الامستبداد بحال من الاحوال ..

### داخل النطاق

منذ كتبت في صحيفة الدمستور لم تخرج كتابتي عن هذا النطاق في قضية من هذه القضايا ..

لم أمدح الخليفة « عبد الحميد » الا في منامبة واحدة وهي علان الدمنتور ، ويومئذ كتبت أبياتا أهنئه بها وأمنجل

تاريخ السنة بحساب الحروف الابجدية ، فكان التاريخ هذه الشيطرة:

« قد أنشا الدمستور عبد الحميد » .

ومجموع حروفها بحساب الجمل « ١٣٢٦ » وهي السنة الهجرية التي أعلن فيها الدمنتور ..

ولما توفي مصطفى كامل شيعته صحيفة الدمىتور ـ وهي من صحف الحزب الوطني ـ برثاء أبلغ من رثاء صحيفة اللواء ، ولكنني أحجمت عن رثائه بثناء خلو من النقد وأحجمت في ذلك المقام من نقد مىيامىته قبل الآمىتانة وقبل الخديو وقبل السيادة العثمانية ، وكاشفت الامىتاذ فريد وجــدي بحرجي وحرج صحيفته وهي لسان الجامعة الاملامية الاولى ولسان الحزب الوطني الثاني بعد اللواء ، فقال لي رحمه الله انه يفهم هذا الحرج وإنه يقوم عني بما أتحاشاه ، فآثرت الصمت عن الرثاء على ثناء بغير نقد ، أو نقد متحفظ ، متحرج ، بين مضطرب الآراء . .

#### \*\*\*

وانقطعت الصلة بيني وبين الصحيفة بضعة أشهر لا أكتب فيها ولا أكتب اليها، ولكنني كتبت اليها مقالي الوحيد من الخارج يوم أعلن الدستور في ايران ، وقلت فيه مهنئا للشاه الصغير : لو كنت في فرنسا لكال مصيرك كمصير الصبي ابن لويس السادس عشر ، ولكنك تحمد الله لانك في بلد الملامي وتحمد لشعبك ـ ولا ريب ـ جميل هذا الصنيع .

والان ـ بعد نصف قرن كامل ـ أقول انني قد جربت هذا البرنامج السيامي، الصحفي، في مشكلات هذه الحقبة وأزماتها جميعا .. فحمدت مغبة هذه التجربة ، ولم أجد فيما وجدته من

الحوادث المتناقضة برنامجا أصبح منه ولا أصلح لقضية مصر وقضايا الامم الشرقية ، ولا أعلم أن الحوادث بعد الحسوادث كشيفت لنا عن خطسة أهدى منه للعاملين وأحق منه باتباع المتبعين ..

و بعد ، فانني لا أحب أن أنافق القارىء باصطناع التواضع الكاذب طلبا للثناء الأكذب ، فأقول ان الحكاية معلة على كل من يطلبها ، وانها حكاية يطلبها كل من شاء بغير عناء . .

#### الاستقلال ..

كلا! ... ليس من السهل على كل ناشىء في العشرة الثانية من عمره أن يسلك سبيله بين تلك النقائض والشبهات دون أن يروض نفسه على استقامة القصد الى الحقيقة واستقلل الرأي بين شتى الدوافع والمغريات ..

ولكنني أعود فأقول انه لا استقلال الرأي ، ولا استقامة القصد ، كانت كافية لهدايتي الى سبيلي لو لم أستفد سن ظروف الاونة التى نشأت فيها وظروف البلد الذي نشأت فيه.

لقد كانت الآونة في مصر آونة نادرة ، لم تمتعن فيها العقول بعد بمعنة المعن في العصر العديث : معنة تكوين الرأي جماعات بماعات ، فلا ينطوي الشاب في جماعة صاخبة حتى يعرم القدرة على نقدها ونقد سواها ، فهو مع جماعته التي انطوى فيها يقبل خطأها كما يقبل صوابها ، وهو مع الجماعات الاخرى يرفض صوابها كما يرفض خطأها ، وانه لخاسر مضلل في كلتا الحالتين ..

وكانت البلدة التي نشأت فيها بلدتي أمنوان بأقصى الصعيد ، يكاد الناشيء في مثل منني أن يأوي بها إلى صومعة

من صوامع الفكر يقلب فيها وجوه النظر في كلم ما يسمع أو يبصر من الشؤون العامة ، بغير تضليل أو تهويل ، وتهب الزوبعة القومية فلا تفاجئنا في ومسط غبارها فتعمي البصائر عما فيها ، ولكنها تقترب منا رويدا رويدا فلا تصل الينا حتى تنكشف على جلاء ..

#### \*\*\*

و هل في ذلك عبرة ؟ ٠٠

نعم .. عبر قريبة فيما نرى ، فغير ما يصنعه الشاب في فترة تكوين الرأي أن يروض نفسه سنوات على النظر الى ما حوله مستقلا عن طغيان الجماعات ، فاذا دخل في جماعة منها بعد ذلك عرفها بمحاسنها وعيوبها معرفة تمييز وتقدير ، ولم يعمل فيها آلة من الآلات . .

# ق الم يشرق طريقية

# صحيفة مطبوعة بعد المخطوطة

أصدرت صحيفتي المخطوطة ــ المتلميذ ـ وأنا تلميــ في الثانية عشرة ، لم أبرح المدرمية ، ولم أملك في يدي مبلغا من المال يكفي للتفكير في طبع ورقة ... ان وجدت المطبعة حيث كنت في الصعيد الاقصىي .. وهي غير موجودة ! ..

لكنني الآن موظف حكومة ، تخرجت من المدرمية الابتدائية واشتغلت بالقسيم المالي في مديرية الشرقية ، وعرفت لي مبلغا من المال أقبضه في أول كل شهر: خمسية جنيهات! ..

ومن هذه الجنيهات الخمسة أستطيع ان أدخر جنيها في كل شهر ، وان اجمع من هذه الجنيهات المدخرة مبلغا يكفي للانفاق على العددين الاولين من صحيفة مطبوعة ، ثم لا حاجة بعد ذلك الى المال لان الصحيفة تباع وتأتي بتكاليفها عددا بعد عدد ، أو عددين بعد عددين ...

وكنت قدعرفت شيئا عن تكاليف الطباعة في مدينة الزقازيق عاصمة الشرقية ، لانني اشتقت الى بلدتي بعد ان فارقتها يافعا لاول مرة فنظمت قصيدة على وزن قصيدة « المعري » التي يقول في مطلعها :

عللانسي فان بيض الامساني

فنيت والظلام ليس بفان

فقلت في مطلع قصيدتى:

فكراني نعيمها فكاني

حبـذا لو علمتمـا ما أعانــي

وقلت منها أذكر أمسوان

« ألست أرجو عودا الى امنوان »

ولا يحضرني الآن الشيطر الاول من البيت ..

وراقت القصيدة من سمعوها من الزملاء المتأدبين، فاقترحوا على طبعها ليحتفظ كل منهم بنسخة منها .. وتكفل أحدهم بتقديمها لمطبعة المدينة فلم تكلفنا ورقا وطبعا أكثر من ثلاثين قرشا للأئتي نسخة ، وقيل لنا انها تكلفنا اقل من خمسين قرشا اذا طبعنا منها مائتي نسخة أخرى فعرفنا السعر وعرفنا الفرق بين تكاليف طبع القصيدة وتكاليف طبع الصحيفة ، وهي في تقديرنا تقع في ثماني صفحات بدلا من صفحتين .

حسبة ميسورة مشبعة ، ومرتب شهر واحد يكفي للبدء في طبع الصحيفة على بركة الله! ..

وماذا يبقى بعدالطبع مما يحتاج الىالتدبير والاستعداد؟.. لا شبىء! ..

فالتحرير مضمون بغير كلفة ، لانني محرر الصحيفة الوحيد ..

والتوزيع مضمون لا خوف عليه ، وكيف لا يكون مضمونا وهؤلاء قراؤنا يتهافتون على اقتناء الطبعة الاولى ويستنفدون منها مائتين في يوم أو يومين ؟

\*\*\*

ومن البديهي انني لا أصدر الصعيفة وانا موظف بالحكومه ... ولا أطبعها ، من ثم ، في الزقازيق حيث طبعت القصيدة .

الا انها عقبة هينة لا يصعب علينا تدليلها ، فليس اهون من الانتقال الى القاهرة بعد الاستقالة من الوظيفة ، وليس ابناء القاهرة بأقل من ابناء الزقازيق اقبالا على قراءة المنظوم والمنتود . . وكنت اذهب الى القاهرة مرة في كل اسبوع او اسبوعين ، اشهد التمثيل في مسرح الشيخ مىلامة حجازي ، وأزور حيي الازهر باحثا عن الكتب الادبية القديمة بثمن رخيص ..

فذهبت الى القاهرة ، وأحببت أن أحقق وأدقق وامنتوي المعلومات اللازمة قبل الشروع في العمل .. ووقع اختياري لاستقصاء البحث في المسألة معلى صاحب مكتبة عظيم الخبرة بالمطبوعات القديمة والحديثة ، كثير الاتصال بالصفحيين والادباء ، تعودت ان اشتري منه ما أجده عنده وان أوصيب باستحضار الكتب النادرة من الطبعات المرجوعة ..

والواقع ان « الاستقصاء » الذي عولت عليه لم يكن ليعوقني عن المضي فيما نويت ، وانما هو مسألة شكلية على حكم العادة في الاستشارة والاستخارة .. وليقل صاحبنا ما يقول ، فانني أعددت الصحيفة كتابة وتقسيما وتبويبا وتسمية واخطارا للحكومة ، ولم يبق من معداتها شيء غير الطبع والتوزيع ..

#### \* \* \*

وكنت اتردد بين اسمين: اسم «البيرق» واسم «رجع الصدى»، ولا أحسبني يومئذ قصدت الفرق بين الاسمين وعنيت ما فيه من الدلالة على الصحيفة التي تقود الآراء ويلتف بها الشعراء كما يلتفون بالبيرق ، أو عنيت ما فيه من الدلالة على الصحيفة التي تردد أصداء الآراء ولا تزيد على عرض الحوادث والانباء..

لا أحسبني قصدت الى هذه التفرقة ، ولكنني انتهيت على غير قصد مني الى تفضيل اسم « رجع الصدى » على اسم « البيرق » ... وكتبت العنوان بخطي ليخرجه الحفار كما كتبته ، بدعة من بدع التجديد في العناوين! ..

ولست انسسى نظرة الكتبي العتيق الي من تحت نظارته اللحومة في موضعين أو ثلاثة ! . .

« ماذا؟ تترك خدمة «الميري» وتشتغل بالغزازيط والجرانيل؟ ان كنت لا تدرك ما انت مقدم عليه فانتظر هنيهة لترى مائة من هؤلاء «الصائعين » الضائعين يتمنون التراب تحت قدميك في وظيفتك ولا يصلون اليه ... لا يا صاحبي .. انني أراك أعقل من هذا يا بنى .. فلا تخيب املي فيك ..! »

ولم يقنعني كلامه ، لأنني لم اسمع منه جديدا عن خدمة « الميري » وقداستها في عرف أبناء جيله ، ولم يزحزحني تحديره قيد شعرة عن نية المضي في الاستعداد والتنفيذ . .

وانما زحزحني عن هذه النية قيد فرسخ - لا قيد شعرة وحسب - منظر أو منظران من المناظر التي كانت تتكرر في كل حلقة صحفية ولا يستغربها أحد من المتفرجين لانها من أدوات المهنة المتفق عليها ومن ادوارها التي تعاد في كل قصة ، فلل يجهلها الا الذين يجهلون الصحف والصحفيين أو الجرنالجية وجماعة الغزازيط و تجار التجريس والتنبيط!

كانت بجواد المكتبة مطبعة صغيرة تطبع فيها الصحف الاسبوعية وكان « مدير » احدى الصحف يرجو صاحب المطبعة أن يعجل باصداد العدد ويأبى صاحب المطبعة أن يخرج العدد ، ما لم يحصل على أجرته وأجرة العدد السابق الذي صدر قبل أسابيع، ووقف المدير ينتظر وكيلا له أرسله الى المشتركين للتحصيل وعاد الوكيل على صورة يقصر عنها أمل المتسول الذي يريد أن

يبالم في اثبات صناعة التسول واستدرار شفقة المحسنين ، والمسيئين ! . .

فصاح به المدير: ما وراوك ؟

فأخرج له الوكيل ايصالا معادا من احد المشتركين ، وقال ان الاشتراك مسدد قبل الآن ..

فسأله المدير : واين الايصال الآخر ؟

قال الوكيل: ان الرجل قطعه ورماه في خلقتي! ...

فهم المدير بضربه وهو يقول مختنقا من الغيظ: رماه في خلقتك ؟ مستحيل .. انفضيحة بيته معروفة يخشى من الاشارة اليها بكلمة ، فلا تقل انه قطع الايصال ورماه في خلقتك الشريفة ، بل قلل انك معكرت بالاشتراك كعادتك وجئتنا برائحة الخمر تفوح من فيك ..

وكان هذا أول الادوار التقليدية المحفوظة ولم يكن آخرها ولا أقبحها ، وفي واحد منها الكفاية للعدول على الاقل عن الخطوة الاولى ، وقد عدلت عنها الى الآن .

# ولكن .. لم احتقر الصحافة

ان هذه المناظر المخجلة حقرت في نظري طائفة من المتطفلين على الصحافة ، ولكنها لم تحقر صناعة الصحافة ، ولا نزلت بأعلامها النابهين الى منزلة أولئك المتطفلين ، ولست اعتقد انني كنت مستطيعا ان احتقر هذه الصناعة من أجل ذلك المنظر المخجل ، ولو كنت من المستخفين بها والزاهدين فيها . لان قوة الدعوة القلمية في تلك الفترة قد بلغت في القاهرة مبلغا لا يدانيه ما بلغته في عاصمة من عواصم المشرق والمغرب ، ولا اخالها تبلغه اليوم على عظم الفارق بين صحافة

اليوم وصحافة مصر والشرق قبل خمسين سنة . .

كانت القاهرة مركزا لكل دعوة تهتم بها دول العالم ذوال المطامع في الشرقين: الادنى والاقصبى، ومركزا لكل دعوة يديرها دعاة الجامعة الاسلامية ودعاة الوحدة العربية ودعاة تركيا الفتاء ودعاة الاصلاح في ايران وأواسط آسيا، ودعاة الحركات الوطنية في مصر نفسها وفي سائر الاقطار الافريقية من شمالها في بلاد المغرب الى جنوبها في بلاد السواحل وزنجبار.

وكانت قوة هذه الدعوة تخيف الملوك والسامة على عروشهم وعلى أرواحهم وأبدانهم ولا تمهلهم أن يتجاهلوها أو يغفلوا طرفه عين عن أخطارها وعواقبها، وقد حدث أن حركة في القاهرة زلزلت عرش عبد الحميد في الاستانة ، وان رجلا شهرته دعوة القلم واللسان ذهب الى ايران لاتمام هذه الدعوة فطرده الشاه واهانه اثنان من وزراته ، فقتل الثلاثة جميعا ، وقال قاتلوهم انهم قضوا عليهم بالحق انتقاما لذلك الداعية الطريد : جمال الدين .

كانت هذه الحقيقة من وقائع الحال الغنية عن المقال ، ومن طرائفها المروية أن السلطان عبد الحميد كان ينام في يلدز وعيناه في شيارع محمد علي بالقاهرة ، واتفق يوما ان المويلحي الكبير (١) صاحب «مصباح الشرق» و دخل مكتب «المؤيد» ووجد فيه نخبة من كتاب عصره و فضلائه ، فتوقف عند الباب وقال وهو يرفع يديه الى سقف الحجرة : قادر أنت يا رب أن تسقط هذا السقف على من تحته فيستريح عبد الحميد! .. قال محمد عبده ، وكان من زوار الحجرن : نعم .. لو تقدمت أنت خطوتين! وتلك نادرة من نوادر الفكاهة التي تخلقها الحقيقة الواقعة،

وتلك نادرة من نوادر الفكاهه التي تخلقها الحقيقاً وما يكون لها أن تخلقها لو كانت محض مزاح ..!

<sup>(</sup>١) يقصد ابراهيم المويلحي صاحب صحيفة « مصباح الشرق » ووالد، محمد المويلحي ٠

تهيأت القاهرة لاجتماع هذه القوة فيها لامتيازها بين عواصم الشرق بمركزها التاريخي ومركزها الحديث ، ولم تتهيأ لهسامدينة اخرى على مثالها من الآستانة عاصمة الخلافة الى ما دونها من عواصم الولايات والحكومات ، ولم تكن القاهرة عاصمة الدعوة الكبرى مصادفة ولا لعلة من العلل العارضة ..

فالآستانة هي عاصمة الخلافة ، ومركزها بهذه الصفة أهم المراكز في العالم الاسلامي وعالم السياسة الشرقية على اجماله.. ولكن قيام الدعوات القلمية ، أو اللسانية فيها أمر لا يخطر على بال الدعاة لشدة الحجر فيها على الاقلم والالسنة ، وحظر الاجتماع فيها وتأليف الجماعات للمقاصد السيامية ..

وعواصم الشرق الادنى مهمة بشهرتها وموقعها ، ولكنها لم تكن قط مركزا يتلقى منه العالم الشرقي دعوة عامة على نطاق واسلع ، وحكمها حكم الآسستانة في حرية الدعسوة والاجتماع . .

أما القاهرة فقد كانت ، منذ بنيت في ايام الفاطميين ، مركز داعي الدعاة ،أمىتاذ الامعاتذة في فنون الدعوة بالقول والاشارة، اي بالخطب والرمعائل والرموز السرية والموالد والزفات! ..

ثم أصبحت مركن الاعلان الاقتصادي والسيامي في الحقبة التي اشتدت فيها المنافسة بين أصحاب التجادة من طريق البحر الاحمر واصحاب التجادة من طريق دأمل الرجاء ..

ثم جعلها الخدديو امدماعيل قطعة من أوربا بمحاكمها المختلطة ، وامتيازاتها الاجنبية ، واشتباك المصالح المتعارضة فيها بين الدول ، وتلاطم التيارات حولها من داخل البلاد العثمانية في شؤون الحكم أو شؤون الثقافة ..

ثم انطلقت فيها حرية الصحافة وحرية الاجتماع ، فتمت

فيها معدات الدعوة ، وترادف عندها نمط الدعوة القديم ونمط الدعوة العديث ..

# تاريخ الشرق مرتبط بصحافته ..

وفيما تقدم من العوامل والمهيأت كفاية ..

ولكننا نحسب انها لم تكن لتفعل فعلها بين أواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين لو لم تكن الدعوة في هذه الفترة مطلوبة من كل صوب ، ولو لم تكن بلاد الشرق متعطشه الأسماع الى كل صوت ينادي بكلمة الأمل ، أو كلمة النصيحه والتحذير ..

ولا ننسى مىحر « الكلمة المطبوعة » في جدتها قبل ان تبتدلها كثرة التداول ، وتدخلها الألفة في عداد اليوميات الرتيبة التي تنتظر في أوقاتها ولا تحتاج الى لهفة في الانتظار ..

وان تعجب لسر من أسرار تلك الدعوة في نفاذها ، وبعد مداها، فاعجب للبون الشاسع بين ضخامة اثر هاوضاً لهوسائلها، وانظر الى البون الشاسع مثلا في صحيفة كصحيفة « العروة الوثقى » أو « أبو نضارة » أو « الطائف » أو « الاستاذ » .

وريقة ذات مقال وبضعة أخبار من قبيل الاخبار البوليسيه او البرقيات المقتضية ، وتحاول ان تتبع أثرها الى أقصى مداه فلا تستقصيه ، لانك قد تسمع صداه في تخوم الصين وعلى متون الرمال في جوف الصحراء . .

ولا معل للمقارنة من الوجهة الفنية بين تلك الصحافية وصحافتنا اليوم ، ولكن لا معل كذلك للمقارنة بين دعوة يطلبها الناس ويتشوقون اليها ودعوة تطلبهم وتحتال عليهم بأفانيين الترغيب والتقريب .

ان منظر الحساب بين مدير الصحيفة الامبوعية ووكيلها قد يصبح أن يثنيني عن طبع العدد الاول من صحيفتي المطوية وأن يضعف أملى في تحصيل تكاليفها بعد عدد أو عددين . .

ولكن هل تراه يذهلني عن هذه القوة الهائلة وأنا أحسها من حولي كالدوامة المدوية في لجهة البحر الموار بالامسواج والرياح ؟ ..

ان ألف دجال باسم الطرق الصوفية لا يمسعون من الضمائر، قداسة الدين ، وان الف دجال باسم الصحافة لا يمسعون قداسة « الكلمة » الحية بين أناس يحتاجون الى الكلمة حاجتهم الى العمل في ساعة اليقظة من سباتهم الطويل . .

ان الصحف التي تستغل مخاوف الملوك وفضائح الدول لا تستطيع أن تملأ الجو من أعلاه الى أدناه ، ولا أن تستوعبه بجميع زواياه ..

فاذا وجدت هذه الصحف ، فهي الشيفاعة المقبولة أو غير المقبولة لوجود طبقات في الجو الصحفي الى جانبها ، تنزل من الملك الى الوزير ومن البوزير الى الرئيس الصغير ومن الرؤمياء الى عمد القرى ومشايخ الحارات ، ومن هؤلاء ما دون ذلك في طبقات ذلك الجو الفسيح ..

وليقل المائب العاتب ما شاء ، فانه لن يستطيع ان يقول في النهاية شبيئا عن تاريخ الشرق الحديث دون ان يقول معه شبيئا عن الدعوة القلمية وعن الصحافة والصحفيين .

#### صحيفة الدستور

كانت صحيفة « الدمستور » التي أصدرها الامستاذ « محمد

فريد وجدي » منذ نصف قرن أول صعيفة يومية عملت في تحريرها ..

ولا أقول انه كان « عمل ضرورة »

ولا اقول كذلك انه كان عمل اختيار .

ولكنه كان ضرورة مختارة بين ضرورات ، اذا صبح هذا التعبير ، وأبادر فأقول انه صحيح غاية الصبحة ، لاننا في اعمالنا التي نعدها من معالم حياتنا لا نستطيع ان نقول عن عمل واحد انه كله اختيار ، أو أنه كله اضطرار ..

وكان في وسعي قبل العمل في تحرير الدستور ان أعمل في تحرير «اللواء» أو في الترجمة باللواء على الأصبح . . لانني علمت انهم يطلبون مترجمين يعرفون الانجليزية او الفرنسية ، بعد تفكيرهم في انشاء «لواءات» غير «اللواء العربي» تصدر بامم «الاستاندرد» و « ليتندار » . .

# التحرير أو الترجمة

وكانت الترجمة الصحفية من اعمال تلك الفترة التي كان امثالي يستطيعونها، وكانت ظروف التعليم والنشأة «الأسوانية» مما يرشعني لادائها، ويجعلني من المفضلين في « امتحاناتها». فقد كنا نتعلم دروسنا المهمة باللغة الانجليزية، ومنها دروس الجغرافيا والمعلومات العامة «أو الاشبياء».

وكانت صحف المدارس المقروءة في انجلترا بين «المطالعات» الاضافية المقررة علينا, في السنة الرابعة الابتدائية .

والى هنا نتساوى جميعا في مدارس القطر كله ، ثم يأتي دور النشئة الاسوانية بمزية تنفره بها مدينة أسسوان ولا تشاركها فيها سائر المدن في الوجهين .

كانت المكتبات الافرنجية تفتح في موسم الشنتاء لبيع الكتب

والمجلات والصحف الاجنبية المحلية ، وكان كبار الزوار لا ينقطعون عن زيارة المدرسة خلال الموسم الذي كان يمتد من ديسمبر الى مارس ، وتتبع زيارتهم احيانا دعوات خاصة نجلس فيها مع ابنائهم ولا نتكلم اثناءها بغير اللغة الاجنبية .

وتضاف الى ذلك حالتان طارئتان على أمبوان له ذلك الحين له تجتمعا لبلد من بلدان السياحة ، وهما حملة السودان و بناء الخزان ..

ففي أثناء حملة السودان ، كان الحاكم المسكري ومحافظ المدينة وقاضي المحكمة وقادة الفرق الموزعون على المصالح ، طائفة من الانجليز المسكريين أو المدنيين لا يعرفون العربية ، وكان كل بيت فيه « ولد من اولاد المدار من » مرجعا نافعا لقراءة الاوراق الرميمية أو ترجمة العرائض الى « الحكام » على حسب الاجتهاد ، وكان « نصف الفرنك » نفحة معخية يحصل عليها « الولد » المترجم الذي يستطيع ان يخط في الورق بضعة معطور تدل على معنى من المعاني مفهوم بالاشارة او بالتخمين .. فأما « الولد » الذي تتكرر الشهادة له بحسن الترجمة فنصف الفرنك قد يصعد في معاملته الى نصف ريال ، ويزداد التقدير مع زيادة القرابة أو الجوار ..

أما بناء الخزان فقد جلب الى المدينة مئات من المهندمين والخبراء والمفتشين يقرأون الصحف الافرنجية طوال العام ، ويدفعنا حب الاستطلاع الى النظر في هذه الصحف وفي صحف السائحين ، فلا يفوتنا مع تتابع النظر منا أن نعرف اقسام الصحيفة وعناينها وأماكن البرقيات والاخبار منها ، وان نختطف عبارة هنا وتعليقا هناك فلا يخفى علينا معناها بالمقابلة بعد المقابلة أو بالتصحيح بعد التصحيح ..

### مع مصطفى كامل ..

فلما علمت أن « اللواء » يطلب مترجمين يعرفون الانجليزية خطر لي ان استقيل من وظيفتي وان ارشح نفسي للعمل فيه ..

ولكني ترددت ، وطال التردد حتى احجمت ، ثم فضلت ترك هذه « الفرصة » وانتظار فرصة غيرها لسببين :

« أولهما » انني اذا اقدمت على هجر الوظيفة الحكومية مفضلا عليها الصحافة فليكن ذلك لأكتب لا لاترجم ، فانني ما احببت الصحافة لانها مورد رزق افضل من موارد الوظائف الحكومية ، ولكنني أحببتها لانها مجال للكتابة او صناعة القلم بغير ومعاطة من صناعة النقل او الترجمة ! ..

والسبب الثاني شخصية مصطفى كامل رحمه الله ،، فان محادثتي الاولى له لم تشبعني على مزاملته في عمل دائم، وصورته لي رجلا معتدا بذاته ، ضيق العظيرة ، لا يسمح حتى للفكاهة أو « للقافية » أن تفتح عليه بابا لتصحح قولة قالها أو رأيا ارتاه ..

كنت اتبرع بالتعليم في المدرسة الاسلامية بأمنوان ، وحضر مصطفى كامل متفقدا للمدرسة ومعه الكاتبة الفرنسية مدام « آدم جولييت » وسيدة انجليزيسة ، وكانت الحصة حصة محفوظات ولغة .. فأملى مصطفى كامل على التلاميذ هذا البيت لأبى العلاء:

والمرء ما لم تفسد نفعا اقامته

غيم حمى الشمس لم يمطر ولم يسر

وترجمه للسيدتين بطلاقة وايقاع ، ثم طلب من التلاميذ

ان يشرحوه ويعلقوا عليه ، فاضطربوا ولم يحسنوا الشرح أو التعلبق ..

والتفت مصطفى كامل الي ، والى الاستاذ « محمد شلبي عيد » متسائلا ، فأدركته قائلا ان التلاميذ معذورون . لانهم في أسوان يعلمون ان الغيم الذي يظلل الرؤوس شيء نافع لا يضربون به المثل لقلة النفع . . فلعله انفع لهم من شعاع الشمس ومن المطر . .

«حسن تخلص» كنت أقدر من «خطيب» مثله أن يتقبله بالامتحسان والارتياح، ولكنه تجهم وزوى وجهه، وبدا لي أن الامتدراك عليه ولو من باب الفكاهة ما أمر كثير على طاقته الفكرية والنفسية، وأرى الأن أنها لم تكن منه فلتة عارضة في زيارة عاجلة، لان حياة الرجل كلها لا تعرض لنا لمحة واحدة فيها شيء من سماحة الفكاهة أو سماحة التوفيسق بين الآراء...

# فريد وجدي .. والدستور

ولم يطل بي الانتظار حتى اعلن الامىتاذ فريد وجدي عن عزمه على اصدار « الدميتور » .

ولم يكن اسم « فريد وجدي » غريبا عني ، ولا عن قراء ذلك الجيل من طلاب الثقافة الاسلامية الفلسفية .. فقد كانت له كتابات ضافية يرد بها على كتاب الغرب وفلامنفته المنكرين لحقوق المسلمين وفضائل الاسلام ، وكانت له شهرة بالاطلاع على ثقافة الدين وثقافة العصر الحديث ، فلما لقيته وحادثته لم يكن أيسر من الاتفاق معه على العمل في صحيفته ، وخرجت أقول لنفسي ان اكبر خلاف بيني وبين كاتب كهذا لن يعوقني

عن العمل معه ، لانني عجبت لحرية فكره، مع اشتهاره بالتعصب والمحافظة ، بل بالتزمت والحرج في شؤون الدين والدنيا .. فما من فكرة قط كان يرى انها قضية مسلمة ، وأنها لا تقبل المناقشة .

وأظن اليوم أن فرط الثقة بقوة الحجة والقدرة على الاقناع هو الذي كان يسبوغ له ان يسمع كل رأي ، ويقبل كل تحد ، ويجيب عن كل سؤال. ودام عملي في صحيفة الدمستور من عددها الاول الى عددها الاخير الا أشهرا قليلة فارقتها فيها ثم عدت اليها .. فأكاد اقول ان ما خالفته فيه اثناء هذه المدة اكثر مما وافقته عليه ، ولكنه لم يغير كلمة واحدة كتبتها لمخالفة رأيه .

كان شديد الايمان بالجامعة الامىلامية على منهج قريب من مناهج الرمىميين ، ولم يكن كغيره من طلاب الكسب والجاه من وراء هذه الدعوة ، بل كان يخسر الكثير في احسرج أوقات العاجة الى المال . ومن ذلك انه رفض الاتفاق مع حزب تركيا الفتاة اعتبار « الدستور » لسان حال للحزب في سياسته العثمانية بعد ان تكفل الحزب بالانفاق على الصحيفة وسداد ديونها ، لان الحزب كان يشترط ان ترفع من عنوان الصحيفة كلمة « لسان حال الجامعة الاسلامية » .. ولم تمض أسابيع كتبه بثمن يضارع ثمن وزنها من الورق ليؤدى مرتبات الموظفين والعمال .

وعلى هذا التشبث بهذه الدعوة كنت اخالفه فيها ، وأرى انها تعمل لنفسها ، ويعمل لها الزمن اضعاف ما يعمله المنقطعون لها من دعاتها المخلصين وغير المخلصين .. فلم يحاول قط ان يفرض علي دأيا في قضية من قضاياها بغير الاقناع أو السعكوت ..

وكانت صحيفة « الدميتور » لسانا ثانيا للحزب الوطني بعد «اللواء» . وكانموقف الحزب الوطني معروفا من سعد زغلول وبخاصة بعد قيام الشيخ جاويش على تحرير اللواء ، ولكنني كنت اؤيد مبعدا وأرد على ناقديه في الدميتور ، فلم يمنع كلمة واحدة مما كتبته في هذا الموضوع ..

وكان منغلواء الاستاذ وجدي في معاربة الاختلاط الجنسي أنه كان يشبع الهواة على انشاء فرق تمثيلية يتم فيها التمثيل بغير ظهور النساء على المسرح ، وهذه حذلقة تغري بالسخرية حتى في تلك الاونة . ولم يكن الرجل على جهل بتاريخ التمثيل في الغرب الحديث أو القديم ، فكان اذا لمح مني بادرة من بوادر السخر الخفية لم يزد في حدته على أن يقول : « لقد أجازها شكسبيركم لضرورة من ضروراته . فهل وقفت ضرورات الدنيا كلها عند شكسبير » !

#### الغاضبون !

وأعتقد ان اختيار اسم الصحيفة وحده كان ميزانا لنزاهة هذا الرجل ولحريته الفكرية والدستورية ، يغني عن كثير من الموازين ..

وماذا في « اسم » على رأي شكسبير أيضا ؟ ..

فيه كثير وكثير ، ولا سيما في العصر الذي مسيت فيه الصحيفة باسم الدستور ..

كان امىم « الدمىتور » يغضب قصى « يلدن » ويغضب قصى عابدين ، ويغضب « قصى الدوبارة » ..

وكان الحزب الوطني يطلب الدمنتور ولكنه يتحرج من الدعوة العامة اليه ، لانه ينكر مقاصد المطالبين به من دعايا

الدولة العثمانية ، ويشعفق من غضب السلطان عبد الحميد . ويراجع القارىء اليوم صحيفة « اللواء » فيرى انها كتبت عن المطالبين بالدستور في تركيا ، قبل اعلانه هناك بيوم واحد ، فقالت انهم قوم يسبحون في الخيال . .

وكان الخديو يحرض على طلب الدمستور مرا كلما أراد بالتحريض عليه احراج الانجليز والحد من معلطة المنسدوب البريطاني والمستشعارين ، ولكنه كان يرفض الاصغاء الى هذا الطلب كلما ثاب الى شيء من الوفاق بينه وبين المحتلين .. ولهذا كان حزب القصر يسمي نفسه « حزب الاصلاح على المبادىء الدمستورية » .. ولا يخفي الفارق بين الدمستور واصلاح الدواوين على مبادىء الدمستور!

وكان حزب « الامة » كما يدل عليه اسمه يعارض الحكم المطلق للعرش في مصر وللعرش في عاصمة الدولة العثمانية ، وكان ينادي بالاستقلال التام فيهدده « المؤيد » بحكم القانون لان السيادة العثمانية مقررة فيه ، ولكن حزب الامة على مناداته بعصر الحقوق كلها في الامة لم يخل من اقطاب مخلصين كانوا يحسبون الطفرة في الحكم النيابي خطرا حقيقا بالحدر والاجتناب .

فاذا ظهر من بين هذه الصفوف رجل لا مند له من أصحاب العروش ، ولا من جمهرة الاحزاب ، فاختار كلمة « الدستور » دون غيرها اسما لصحيفته الوليدة ، فهو اسم يدل على كثير وان غضب صاحبنا شكسبير ! ..

# صحافة المتطوعين

في هذه الصحيفة بدأت عملي الاول ، فماذا كان عملي

الاول هذا؟ او بماذا نسميه في « تقاسيم » الصحافة الاخيرة؟ لا يوجد له اسم واحد، وقد يحيط به على الجملة انني كنت نصف هيئة التحرير برمتها ،اذ لم يكن في قلم التحرير غير كاتبين إثنين ، احدهما انا والاخر صاحب الصحيفة!

ولا نبخس في هذا المقام فضل « التطوع » في تحرير صحيفة الدمستور ، ولا في تحرير غيرها من صحف تلك الفترة . . فقد كان قوام المقالات الصحفية من « تحرير المنازل » وكانت اشهر الفصول على الاطلاق في ذلك العهد فصلولا كتبها المحردون المتطوعون ، وكل حامل قلم في البلد محرر متطوع ما عدا الجالسين على مكاتبهم في دور الصحف المحدودة ، وهم معدودون على الاصابع .

ولقد كان نصيب «الدستور» من التطوع أوفى نصيب ، اذ كان فيها « محرد متطوع » دائم يكاد ينهض بعمل الترجمية الفرنسية وحده ، ويكتب الى جانبها التعليقات وحواشي الاخبار والمتفرقات ..

كان الاستاذ « احمد وجدي » شقيق الاستاذ فريد صاحب الصحيفة هو ذلك المحرر المتطوع الدائم ، وكان رحمه الله شابا المعي الذكاء كريم الخلق مستقيم الذهن مجتهدا في كل عمل تولاه ، وقد تولى عملا قليلا في الصحافة ثم تولى عمله في المحاماة أمام محكمتي الزقازيق والمنصورة ، فاشتهر في الاقليمين أيما شهرة ، وقامت شهرته على الذمة والعفة كما قامت على البراعة والبلاغة ، ولو امهلته المنية بضع معنوات لما عرفت مصر اسما أشهر من اسمه في عالم المحاماة .

و كان زملاء « الامنتاذ احمد وجدي » يتطوعون معه بالكتابة و الترجمة من حين الى حين ، ولكنهم أضربوا جميعا \_ أو كادوا \_ بعد الخلاف الذي حدث بين فريد وجدي ومصطفى كامل .. وكان

فحوى هذا الخلاف ان صاحب الدستور اعترض في مجلس ادارة الحزب على اختصاص وزارة الخارجية البريطانية بالاحتجاج على الاحتلال ، وقال ان هذا الاختصاص ربما اعطاها الصفة « الاستثنائية » التي تدعيها في مصر ، ولا ضرر من تعميل الاحتجاج على صيغة من الصيغ اذا كانت الصيغة المكتوبة لا تسمح بتوجيهها الى اكثر من دولة واحدة ، فأعرض مصطفى كامل عن اقتراحه واعرض معه اكثر الاعضاء ، وكتب فريد وجدي خلاصة المناقشة في الدستور فحسبه المؤيدون الآليون منشيقا على الحزب وقاطعوه ، ومنهم بعض اولئك الطلبة «النجباء» الذين كانوا يتطوعون للكتابة في صحيفة الحزب الثانية !

الا اننا \_ نحن هيئة التحرير \_ المؤلفة من صاحب الصحيفة ومني ، كنا نعمل في التحرير والترجمة والتصحيح وتهديب الرسائل والاخبار . . وكان الاستاذ وجدي قليلا ما يبرح داره ، فكنت انوب عنه في اعمال الصحيفة الخارجية ، ومنها الحصول على الاخبار وعدل الاحاديث ، وبينها اول حديث للوزراء المصريين .

والاخبار لم يكن خطبها في ذلك العهد بالامر العسير .. كان لها مكتب بديوان الداخلية ترميل اليه النشرات من جميع الدواوين ، ومعظمها عن التعيينات والتنقلات وصرف الاموال في المشروعات العامة .. ولم تكن هناك حاجة بالمخبرين الى استطلاع النيات والتقاط الاسرار ، فان السيامية الكبرى كانت في علم المندوب البريطاني ومستشاريه ومفتشيه ، وليس لاحد من الصحفيين صلة بهؤلاء غير أصحاب « المقطم » وبعضهم وكلاء الصحف الاوربية ، وصلاتهم جميعا لا تفيدهم شيئا من اسرار السيامية العليا ، ولا تطلعهم على خبر من اخبار الميزانية قبل اوانه .

فالمخبر البارع ، والمخبر العاجز ، في النهاية على حد مدواء .. الا أن طائفة من المخبرين كانت تساوم « الادارة » على تكاليف المهنة وتوهم وكلاء الحسابات فيها انها تحصل على اخبر النقل والتعيين والاعتمادات المالية من قصاصات « المسودات » ي مسلال المكاتب المهملة، وظلت هذه الحيلة تروح عند بعض الحدحف الى ما بعد ايام الثورة في اعقاب الحرب العالمية ، ورأيت بعيدي واحدا من هؤلاء المخبرين يبسط هذه القصاصات ويجمل متفرقاتها ويلصقها ليزعم بعد ذلك انه قد جاء بالخبر المضنون به على غير المجتهد الاريب .

#### \*\*\*

كنت اذهب الى مكتب الاخباد الصحفية بديوان الوزادة فأدى هناك على التناوب عشرين أو ثلاثين صحفيا من مندوبي الصحف العربية ..

وليس من هؤلاء جميعا واحد فرد يذكر اليوم أو يعرف السامعون اذا ذكر ، ولكن القارىء قد يعجب لاختلاف مقاييس النظر والتقدير اذا علم انني كنت في نظرهم جميعا فضوليا متطفلا على الصناعة ، وسمعت احدهم يتكلم عن «عمر منصور» مندوب المؤيد، و «عبد المؤمن الحكيم» مندوب الاهرام، و «مامي قصيري » مندوب المقطم ، و «جورج طنوس » مندوب الوطن .. فاذا هو يشيعني بالاشارة الساخرة ، وهو يسب الزمن لانه قضى عليه بالعمل في الصحافة مع أمثالي :

« يحرق دين ها « البريس » Press . مــا عاد غير » ها الزعران يسبود ورقاتها .. »

# القحافة قبل خمسين سينه

بعد شهرين من العمل في داخل الصحافة المصرية ، أمكنني أن ألخص حياتها عند أوائل القرن العشرين في كلمة واحدة : تلفيق ! ...

فلولا ضرورة قضت بوجود الصحافة يومئذ على صورة من الصور لكان من أعجب العجائب حقا ان توجد صحيفة واحدة، وان تعيش \_ اذا وجدت \_ أكثر من بضعة شهود .

كانت موارد الصحف كلها من الاشتراكات ، وثمن النسخ الموزعة ، وأجور الاعلانات .. وكانت هذه الموارد لا تكفي كل الكفاية للانفاق على الصحيفة الى أمد طويل ، ولكنها مع ذلك لم تكن خالية من عقباتها وموانعها ولا من جرائر الخلل الدائم في ومادئلها ومواعيدها .

فلم يكن للصحيفة ، المنتظمة ، بد من موادد آخر غيس الاشتراكات وغير البيع وغير الاعلانات ، وهو كذلك مسودد مضطرب معرض بطبيعته للفوضى وتبدل الاحوال ، ونعني به مورد « الاعانات » السرية من أصحاب الدعايات ، ومعظمها دعايات تصدر من قصور الملوك والامراء أو من دواوين وزارات الخارجية والسنفارات .

فالاشتراكات الصحفية قبل خمسين مسنة - كانت من الموارد الثابتة المنتظمة ، بالقيام الى موارد الصحف في العصر الحاضر لان الصحف في العصر الحاضر تعتمد على البيع في الاقاليم ولا تعول كثيرا على الاشتراكات، ولم تكن وسائل البيع في الاقاليم ميسورة للصحف اليومية ، فضلا عن الاسبوعية او الشهرية الى زمن قريب ...

وكانت الاشتراكات خليقة أن تمد الصحف بمورد نافع لو خلت من موانعها وعثراتها ، ولكنها كانت في الواقع مولوده بموانعها وعثراتها ، أن صح هذا التعبير ..

كان أعيان الريف يحبون أن يشتركوا في الصحف اليومية لانها مظهر من مظاهر الوجاهة و « الاهمية » في القرية أو البلده الصغيرة . . ولم يكن بالقليل بين مظاهر الوجاهة اليومية ان يحضر مناعي البريد الى الدار يوميا ليدق الباب على مسمع من الجيران وينادي بصوت يشبه صوت المنادي باسم « المحكمة » في مناحة القضاء:

#### « يومنطة » ! ..

فاذا بالحي كله يترقب « معماعا » جديدا بعد هذا النداء ، يحيط بأنباء الارض والسماء ، ويتحدث عن المسكوف و « الانجلاطيرا » وملك « الفرنسا » أو الجمهور كما كانوا يسمعون عنه منذ أيام حملة نابليون ، ويتخللها بالامعطورة الطريفة التي تسمى بالترنسفال .. وبينها وبين السودان في الجنوب الوف الاميال ، ويا له من « واقع » وراء الخيال!

ولم يكن الوجيه الريفي يبخل بثمن هذا المظهر ، أو يماطل الصحيفة بقيمة الاشتراك حبا للمطال .. ولكنه يجود به عن طيب خاطر لو وجد أمامه من يقبضه منه لحساب الصحيفة ،

وأين هـــذا الذي يقبضه لحساب الصعيفة ويؤديه بالامــانة والوفاء ؟ . .

لقد كانت الصحف تنشر ، بين آونة وأخرى ، خبرا مكررا عن الوكيل « فلان » الذي ألغي توكيله واصبح غير معتمد في تعصيل الاشتراكات . وكانت هذه الصحف تنشر قبل ذلك أعلانا موجها الى وكيلها في هذا الاقليم أو ذاك تنبهه الى موعد السداد وتلوح له بالتهديد والانذار . وقد ينفع التهديد مرة ولا ينفع مرات ، ولكنه يعاد ثم يعاد ، ويتجدد مع الوكيل الجديد تارة ومع الوكيل القديم تارات ، ولا تستغني الصحيفة عن مراجعة الوكيل القديم لقلة الوكلاء المتخصصيين لهذه الصناعة او المدربين عليها في معاملة الصحف والمشتركين والموظفين وأفراد « الجمهور الصحفى » على التعميم ..

### « حق » الصحيفة

وكانت للوكيل فنون في معاملة الموظفين واغرائهم بالثناء أوتهديدهم بالتشبهير والانتقاد .. ولا غنى له عن هذه الفنوز لانه كان يستعين على الدوام بالموظف الكبير والموظف الصغير في تحصيل « حق » الصحيفة و « حقه » هو في معوقه السعوداء .. من وراء السعار ..

ولا مناص من الوكيل لتحصيل الاشتراكات ..

ولا حيلة في قبول الوكيل على علاته ، لان معاملات الصحف لم تكن في ذلك العهد قد ثبتت ذلك الثبات الذي يسمح « بتكوين » طائفة من الاعوان المدربين ينقطعون لها ويثابرون عليها ، فاذا نجح من الوكلاء واحد من عشرات فانما ينجح بعد ابتلاء الصحيفة بخسائر هؤلاء العشرات ، على دفعات !

ولندكر أن الوكيل \_ على عيبه هذا \_ لا يستطيع أن يعمل في بلاد يجهلها ولا يقيم بين ظهرانيها .. فلا بد له من موطن في اقليم يعرفه ، ولا يتسع هذا الاقليم المحدود لأكثر من مئتي مشترك على أكبر تقدير ..

وكم يصل من هذا المحصول الى خزانة الصحيفة يعد المطال والعمولة والسوق السوداء ؟

قليل .. جد قليل !

وكل صبحيفة احتاجت الى هذا القليل ، فقد كان عليها ان تقبل وسائله وتتجرع غصصه ، وتغضي عما تعلمه من عيوبه ومعظوراته ..

#### عدة الشعفل

ومنها ... بل في مقدمتها ... ان تنشر الصحيفة كل ما يصل اليها من رمائل الوكيل أو من مدائحه وأهاجيه في الواقع ، لانها « عدة الشغل » التي يعمل بها ، ولا عمل له بغيرها ، بين الاعيان والموظفين .. فمن تصدى لتحصيل الاشتراكات ... وتحصيل غيرها في السوق السوداء ... فلا أمل له في محصول ينفعه وينفع الصحيفة بغير تخويف واغراء ، ولا ضير بالتخويف والاغراء في مبيل الخدمة العامة والمصلحة القومية .. ولكنه الضير كل الضير على الوكيل « الاريب » الذي يستطيع ان يجمع المئات من لذعة هنا وأكذوبة هناك ثم يتركها ليقنع بالعشرات وما دون العشرات

وأحسب \_ بعد هذا كله \_ ان التفاؤل فريضة على النامى يضطرهم اليها الصدق الواقع ان لم يضطرهم اليها شعودهـم بالحاجة الى الامل والعزاء ..

ان الامور لا تقاس بأمنوا الظروف في جميع الاوقات ، فكثيرا ما تتمخض الظاروف السيئة عن حسنات لم تكن في الحسبان، ولقد رأينا فيذلك العهد أناسا عملوا فيوكالة الصحف يدينون انفسهم بنزاهة القاضي وأمانة الطبيب ، ويشستغلون بهذه الصناعة لانها « هواية » تملأ الفراغ بالرحلات والمقابلات في غير عنت ولا اضطرار ، ولكنهم شذوذ القاعدة الذي يبعث فينا التفاؤل كما أطبقت علينا ظلمات الشؤم والقنوط ..

أما القاعدة المطردة يومئذ ، فقد كانت صفحة من صفحات الصحافة الحالكة في تطورها الاخير .. وكانت «تصنيفة» الوكلاء الصحفيين في القرن العشرين تدل على المورد الذي تتسرب منه اشتراكات الاقاليم ، فهي « تصنيفة » يتلاقى فيها الكاتب العمومي المتجول ، وقارىء الاعرام والمآتم ، ومأذون الشرع المفصول : وصاحب الصناعات التي لا تحصى .. لانه « متشرد » عام يشتغل بجميع الصناعات!

## التوزيع

أما التوزيع بأيدي الباعة فقد كان موردا للصحف اليومية أهم من مورد الاشتراكات وأيسر منه في متاعب التحصيل، ولكنه لو اجتمع برمت من جميع الصحف الكبرى التي كانت تصدر في القاهرة قبل خمسين منة، لما كان فيه الكفاية لاصدار صحيفة يومية واحدة في هذه الايام.

وكان اربعة أخماس النسخ المعدة للبيع توزع في القاهرة وضواحيها .. ولولا ان الاسكندرية كانت مستعدة بموزعيها المستغلين ببيع الصحف الاجنبية لما تأتى تدبير مسألة التوزيع فيها ..

ومن المناظر المألوفة اليوم في عصواصم القطر أن يرى المارة للصبحيفة اليومية اربع مبيارات أو خمسا تتسع الواحدة منها لحمل عشرات الالوف من النسخ وتتولى نقلها يوميا على خطوط الامعكندرية أو بور سعيد أو الاقاليم الومعطى في الوجه البحري أو أقاليم الصعيد ...

فقبل خمسين سنة لم تكن في القطر المصري مبيارة واحدة من هذا القبيل ، ولو وجدت فيه سيارة واحدة لفرغت من عملها في حمل صحف القاهرة جميعا بعد نصف مناعة ..

# المعلم عكريشية

وكان المعلم عكريشت يجلس الى ناحية المكتب وفي يده الجوزة التي لا تفارقه ، وأذناه الى الكاتب الذي يسأل ، « أولا فأول » ، عن عدد الوارد من كل صحيفة ، الى ان يتم الوارد من جميع الصحف اليومية .. ثم تبدأ عملية التفريق على السلامدين من المتعهدين ، فأنصاف المتعهدين ، فالباعة المتفرقين ..

ولا يكلفك الامر اكثر من جولة مريعة بالنظر في هدفه الزاوية الضيقة لتعصر كل ما صدر من صحف مصر الكبرى في ذلك النهدار: المؤيد ، واللدواء ، والاهدرام ، والمقطم ، والوطن ، ومصر ، والظاهد ، والدراي ، الجوائب المصرية ، والمحرومية ، في بعض الاحايين . .

وكانت هذه الصحف تصدر معا في وقت واحد بين الساعة الثانية والساعة الثالثة في المساء ، ويحملها عمال عكريشة أو عمال الصحف من مطابعها الى الزاوية المعروفة ، فلا تلبث

« عملية » النقل والصف والتفريق أكثر من معاعة واحدة بنصف حمولتها ..

وما كانت صحف القاهرة الكبرى تحتاج الى مكان للتوزيع أوسع من « زاوية عكريشة » على جانب من رصيف المحكمة المختلطة بجواد العتبة الخضراء ..

ولم تكن « زاوية عكريشة » هذه مكتبا ولا شبه مكتب ، ولكنها كانت منضدة من مناضد الكتبة العموميين على ذلك الرصيف .. وكان المعلم «عكريشة» متعهد بيع الصحف جميعها يستعيرها في مبدأ الامر من كاتبها الذي كان يستغني عنها بعد الظهر اي بعد الفراغ من كتابة المعرائض للمحكمة وكتابة الرسائل لصندوق البريد - ثم بدا له أن يشتريها وكاتبها جملة واحدة ، لاتساع دائرة العمل وزيادة الاقبال على الصحف اليومية بعد قيام الاحزاب السياميية ، على اثر قضية دنشواى ..

ثم يخلو الرصيف الا من المعلم عكريشة وكاتبه ومنضدته وقلمه الذي يحمله وراء أذنه ، إلى أن يودعه مكانه في الدواة النحاسية الصفراء .. ومتى خلا الرصيف هناك لم يبق مكان في القاهرة خلوا من صبي من صبيان المعلم الكبير ، تكاد تحسبهم أمسرع من الترام لانهم يصلون حيث لا يصل الترام ، وتكاد تختلط اصواتهم بأصوات بائعي الخضر والفاكهة ، ومنها النداء على « الوطن ومصر العال ! » ..

وليس امامي احصاء دقيق لتوزيع الصحف في تلك الايام ، ولكنه على الحد الاقصى لا يزيد على خمسة الاف للصحيفة الواحدة ، لانه الحد الاقصى الذي تبلغه طاقة المكنات الطباعية ، قبل وصول مكنات البخار والكهرباء! ..

#### الاعلانات

ولا نعرف اليوم صحيفة تستطيع ان تسقط الاعلانات من حسابها ثم تطمع في البقاء واستيفاء ابواب الاخبار والتعليقات ، ولكن صحافة الامس كانت تستطيع بلا تردد ان تسقط اعلاناتها من عددها الاول ثم لا تفقد شيئا يعوقها المبوعا عن المبدود ..

وكانت التقاليد الموروثة \_ والامية معا \_ عائقين طبيعيين لظهور « الاعلان » الصحفي الى منوات قليلة مضت . لعلها هي السنوات التي ظهرت فيها أول شركة للاعلان الصحفي في هذه البلاد . .

كان من التقاليد الموروثة أن يشتري الانسان لوازميه « المهمة » من حيث اشتراها أبوه وجده .

وكان الريفي ينزل القاهرة لشراء لوازم الفرح ، او لوازم البناء والاثاث ، فيذهب الى أمكنة معروفة بأميمائها لا تتغير من جيل الى جيل ، وكلهم يعرف عناوين مدكور والماوردي والجمال الحمصاني ومخازن الحدائد والاختياب في ناحية القلعة ومبوق السيلاح ، ولا نظن أن متجرا من متاجر القاهرة المشهورة نشر اعلانا واحدا ليكسب به « زبونا » لم يكن يعرفه قبل ذليكان ..

اما المتاجر الصغيرة التي تباع فيها لوازم البيوت اليومية ، فقد كانت معروفة في احيائها وقراها بغير حاجة الـــى اعلان مكتوب ...

ولهذا بقيت اعلانات الصحف سنوات عدة وهي مقصورة على اعلانات البيوع القضائية واعلانات الوفيات او اعلانات

« ختمي فقد مني وليست علي ديون ولم أوقع على معندات أو كمبيالات .. »

واعلانات « الاختام » وحدها عنوان صادق لنصيب الصحف من قراء الاعلانات .. لانها عنوان للامية التي تعجز عن كتابة الاسماء . ومع هذه الامية ، لا اعلان ، ولا قراء للاعلان ! ..

# الاعلانات السرية

ونعن الان نكتب ونقدر ونتذكر ولا نرجع الى الصحف التي عاشت في مصر وانطوت بعد حين .. ولكننا لا نجازف اذا قلنا أن مصاريفها كانت على التحقيق اكبر من مواردها التي يدل عليها حساب البيع والاشتراك والاعلان .. ولولا أنها اعتمدت في وقت من الاوقات على مورد الاعانات « السرية » لما طال بها الاجل شهورا ، فضلا عن معنوات ..

وقد تعلم مبلغ الحاجة إلى هذه الاعانة اذا علمت ان شركات البرق\_كشركة روتر ، وهافاس\_كانت تتلقى اعانة رميمية من الحكومة المصرية ، وان مطبوعات الدواوين والسفارات كانت تحال \_ علانية \_ الى بعض الصحف لطبعها ، مع وجود المطبعة الامبرية .

ولم تكن مصادر الاعانة مجهولة بين العاملين في الصحافة والسيامية ، وان لم تبلغ من الصراحة في زمن من الازمان مبلغ الاعتراف المكتوب

وربما انقسمت هذه المصادر في جملتها الى مصدرين اثنين على شيء من الدوام والانتظام .. وهما القصور الملكية ودواوين السيفارات ووزارات الخارجية ، وقصر « يلدز » في الامتانية

كان مصدر القسط الاوفر من اعانات الصحافة والصحفييين المتطوعين ..

وقصر « عابدين » بمصر كان المصدر الآخر الذي ينافسه يوما ويعمل معه يدا بيد في عامة الايام ..

وكان بخل عباس المشهور يغل يده عن التبرع بالمال من خزانته الخاصة ، فكان يحيل أعوانه من الصحفييين تارة الى ديوان الاوقاف وتارة الى ديوان الرتب والنياشين . .

#### أستعار الرتب

وكانت للرتب أمىعار مقررة من الباشوية الى البيكوية من الدرجة الثالثة .

فكانت رتبة الميرامون الرفيعة تباع بألف جنيه ، ورتبسة البيكوية من الدرجة الاولى تباع بثمن يتراوح بين خمسمائة جنيه ومسبعمائة جنيه او ثلثمائة جنيه ، وتقدر أمعار النياشين والاومسمة بمقدار قيمتها من المعدن والجواهر وقيمتها من الاولية في ترتيب التشريعات .

ولقد بيعت رتب كثيرة في القهوات ، وبيعت رتب مثلها في مكاتب التحرير والتوكيل .. ولكنها لم تهبط في السبوق ـ على ما نعلم ـ الى ما دون مكاتب التوكيل في القاهرة والاملكندرية .. ولمو ان مسلمارا من مساسرتها خانه العظ أو غلبه الطمع فباع رتبة من هذه الرتب لرجل محكوم عليه في جريمة شائنة ، لبقيت هذه التجارة موردا للصحافة الى ختام عهد الخديويين ..

والوكالة البريطانية ومنفارة فرنسا كانتا في هــــذا المجال ندين كفأين ــ أو أكثر من كفأين ــ لقصور الملوك والامراء ، ولكن الوكالة البريطانية كانت تكافىء خدامها بالمنافع الجزيلة

من الومماطات والشمفاعات في دواوين الحكومة ، وقد تجود بالمال من مصروفات « الميزانية » ومن مصروفاتها هي اذا اقتضى الحال .. ولا تقصر السمفارة الفرنسية عن زميلتها في بدل هذه الاعانات على اختلافها ، ولكنها كانت تعوض الخدمات الحكومية بالصفقات التجارية ومساعدات المصارف والشركات ، وقل فيها ما لم تكن للفرنسيين مساهمة فيه . .

ومن الوظائف التي كانت تبدو للنظر ـ بريئة ـ من هذه الشبهات وظيفة المدير العام لدار الكتب المصرية التي كانت موقوفة ـ باتفاق العرف ـ على علماء الالمان . ولكن هذه الوظيفة عملت في الدعاية الخفية أحيانا ما لم تعمله وظيفة في السفارات السياميية ، وكان اتصال المدير العام لدار الكتب بزمرة المسحفيين وحملة الاقلم أمرا لا غبار عليه ، لانهم كانوا يقصدون الى دار الكتب للمطالعة والمراجعة والنسخ في جميع الاوقات . وماذا يحول دون الاتفاق على حملة منظمة في الصحف خلال مقابلة او مقابلتين لنسخ هذه الورقة أو امتعارة ذلك الكتاب ؟ ..

## ونعود الى الدسيتور

و نعود الى صحيفتنا التي بدأنا فيها عملنا نسأل : كيف عاشت من مواردها الصحفية ؟ وكيف كانت ترجو ان تعيش كما عاشت الصحف في أيامها ؟

نقول اليوم ان ظهورها بومعائلها التي عهدناها، ولا يخامرنا الشبك فيها ، كان عجبا من العجب . وخلاصة ما يقال عنها ان قلة مصروفاتها كانت هي السند الاكبر لبقائها المزعزع في عمرها القصير .

ضاع الامل في الاشتراكات بعد شهر او شهرين ، ولم يكن صاحب الصحيفة \_ على شهرته بالنظريات ، مجردا من الدراية الحسنة في تنظيم الاعمال ، فاخترع طريقة الاشتراك الشهري بالاذونات مع خصم رسوم البريد من بعض هذه الاذونات ، فائدة وأفادت هذه الطريقة قليلا ولكنها كانت ، على أحسنها ، فائدة تأجيل للقضاء المحتوم .

وكسيدت سيوق البيع بعد الخلاف بين الدميتور واللواء ، فقصرت الادارة عدد المطبوع من النسيخ على الطلب اليومي يتناقص من أميبوع الى أميبوع ..

ومن لطائف الامنتاذ قريد وجدي \_ وكان يمزح أحيانا ولا يقول الاصدقا \_ ان موظف الادارة فاتحه في نقس اجور الاعلان فقال له متململا : ألا تحمد الله لاننا لا نغرم حتى الان اعلانات في الصحف عن ظهور الدمنتور ؟!

أما الاعلانات السرية فقد كان الدمىتور خليقا أن يجمع منها الكثير لولا أن الاستاذ فريد وجدي رحمه الله كان يحسب انه يسخر أصحاب الدعايات لرمسالته الدينية ولا يفهم أنهم يسخرونه لدعايتهم السيامية .. وقد يصل الامر الى تبرعات الافراد ، فلا يقبل منها الرجل ما يزيد على قيمة الاشتراك المكتوبة على الصحيفة .. وحدث منذلك ان السيد «توفيق البكري» أراد ان يعرب للصحيفة عن شكره لموقفها منه أمام المخديد في مسألة « زفة المحمل » وحضور الطرق الصوفية فيها ، فأرمىل الى الامتاذ وجدي مبلغا لا أذكره على التحقيق ، ولكنه يزيد على قيمة الاشتراك بكثير .. فأمر صاحبنا كاتب الحسابات أن يكتب للسيد ايصالا بقيمة الاشتراك ، ويعيد اليه بقية مبلغه مع الايصال ..

وماذا تكون النتيجة ؟

تكون على هذا نتيجة مكتوبــة قبل المقدمة ، ولولا قلـة المصروفات ــ كما أسلفنا ــ لاتصلت النتيجة بالمقدمة في أيام ، أو على الاكثر في أمنابيع!

## ستة جنيهات

كانت المصروفات القليلة مسبا من اسباب بقاء الصحف المصرية في مسنواتها الاولى ..

وتظهر قلة المصروفات من تكاليف التحرير في الصحف اليومية الكبرى ، فقد كان قلم التحرير في أكبر الصحف لا يزيد على خمسة من المحررين والمترجمين والمخبرين وملخصي الاخبار من الاقاليم ، يبدأ مرتبهم من خمسة جنيهات في الشهر ويندر جدا ان يجاوز العشرين ..

وكان قلم التحرير في صحيفة الدستور يشتمل على محرر واحد غير صاحب الصحيفة ..

وهذا المحرب الواحد هو كاتب هذه السطور ، يشترك في التحرير والترجمة وتلخيص الاخبار ، ويتناول في الشهر مرتبا لا يقنع به الآن احد يعمل في الصحف من البوابة الى السعايية ونقل الاوراق بين المكاتب ، ودع عنك التحرير والترجمة وجلب الاخبار ..

ذلك المرتب « مبلغ وقدره » معتة جنيهات ، ولم يكن يزيد على مرتبي من وظيفة الحكومة بأكثر من جنيه واحد .. فلم تكن زيادة المرتب احدى المغريات لي على ترك الوظائف الحكومية للاشتغال بالصبحافة، لان المرتبين متقادبان مع الفارق في الضمان والترقية ومستقبل المعاش ..

الا أن القيمة في هذه المرتبات لا تحسب بحساب الادقام ، فان

السبتة ربما ساوت ثلاثين في الوقت الحاضر أو أربت على الثلاثين ..

كانت خمسة مليمات في ذلك الحين تعطيك مائدة افطار حسنة في الصباح ، وقد ترضيك هذه المائدة عند الضرورة في طعام الغداء أو العشاء ..

مليم ثمن نصف رغيف (شعة من الخبر) يساوي وزن الرغيف في منتصف القرن العشرين ..

ومليمان ثمن الفول والزيت .

ومليم ثمن صفحة من السلطة .

ومليم ثمن برتقالة أو يوسفية أو اصبع موز أو أدبع بلحات ..

فان اردت التنويع امكنك ان تغير هذه الاصناف بالعلاوة الطحينية او العسل والطحينة او الجبن او البيض ، ومن هذه الاصناف ما يغنيك عن الفاكهة والعلويات! ..

ولك ان تتوسع في طعام الغداء ، فلا تقنع بالاصناف التي نقدم على مائدة الافطار .. ولكنك لا تحتاج الى اكثر من عشرة مليمات للصفحة من الخضر المطبوخة وعشرة مليمات للصفحة من الارز ، وعشرين مليما للصفحة من الخضر وفيها قطعة من لحم البقر أو الضأن .

وقس على ذلك منائر المأكولات ..

#### دروس التلغراف

وكانت مشكلة السكن يومئذ أيسر من مشكلة الطعام .. فكنت انا من ممكان الضواحي الخلوية ، لا يكلفني السكن في الشهر اكثر من ثلاثين قرشا لحجرة ذات نوافذ مطلة على

الطريق ومروج الخلاء ، ولم يقع اختياري على الضاحية التي مكنتها ـ بجوار حدائق القبة ـ لانني كنت من طلاب الترف وممكان المنازل الخلوية ، ولكنني كنت اتعلم دروم التلغراف بمدرسته في ضاحية الدمرداش ، فاخترت السكن الى جوادها وضمنت اجور المواصلات باشتراكات « مجانية » على حساب مصلحة السكك الحديدية . فلما اشتغلت بالصحافة خسرت اجور المواصلات ، ولم اعوضها بتذاكر الاشتراك في الترام أو طار كبري الليمون . . اذ كان طلب هذه التذاكر مخالفا لمبدا صحيفتنا « الحنبلية » . . فعوضتها بخمسة مليمات في الترام ، أو بمشوار على الاقدام ، وقد كنت من الفلامنفة المشائين قبل ان امدمع باسمهم بين الفلامنفة الاقدمين ، وكنت لا أعجز عن مشوار بين أمنوان والمخزان أو بين أمنوان وأبي الريش، فلماذا أعجز عن مشوار بين المعارة وحدائق القبة أو الدمرداش ؟ . .

لا موجب لهذا العجز على التحقيق ، وبخاصة بعد العلم بمدرسة الفلاسفة المشائين ، وبعد ترشيعي بهذه الصفحة للتلمذة على استاذ الاساتذة ومعلم المعلمين : سيدنا ارمىطو كما كان يقول استاذ الجيل « احمد لطفي السيد » .

## ديوان زهير .. بقرش

هذه ضرورات المعيشة المادية ، فما القول في ضروراتها النفسية او الادبية ؟

لقد كانت أيسر من ذلك فيما أعرفه من شؤوني الخاصة.. ولعلها أيسر من ذلك في شؤون الكثيرين ..

ففيما عدا شهود التمثيل مرة او مرتين عند عرض الروايات

الجديدة لم يكن لي مطلب عزيز غير شراء الكتب العربيسة والافرنجية .

فهل تراني اعجز عن « قرش صاغ » ثمنا لديوان البهاء زهير ؟ أو عشرة قروش ثمنا لديوان المتنبي؟ او قرشين ثمنا لكتاب المستطرف في كل فن مستظرف ، وعلى هامشه ، أو في ذيله ، كتابان آخران ؟ ..

واذا زادت الحسبة الى إلجنيهات ، فهل تراني اعجز عسن رحلة الى دار الكتب المصرية لمراجعة المجلدات أو للنقل منها « عند اللزوم » ؟ . . .

أما الكتب الافرنجية فقد كانت لها طبعات يباع فيها الكتاب بشملن واحد ، وكانت هذه الطبقات تحيط بالنخبة المختاره مسن كتب المنظوم والمنثور ، وما يصعب الحصول عليه في طبعة منها لانها مخصصة لصنف من الكتب تنتقيه ولا تعنى بغيره ، فليس من الصعب ان تحصل عليه في طبعة مثلها في الثمن وفي جود الورق والتغليف .. وعلى هذا امكنني في خلال سعة اشهر ان اجمع مائتي كتاب من عيون كتب الادب الغربي في جميع اللغات، مترجمة الى اللغة الانجليزية ..

بارك الله في مصطلحات السيامية وفوارق الاشكال والعناوين في العلاقات الدولية .

فما زلت من ذلك الحين أومن بأنها شيء صحيح ملموس الاثر ، وليست حروفا على الورق ، ولا الفاظا تطير مع الهواء.. فالبلاد المصرية كانت \_ في الواقع \_ تابعة للدولة البريطانية في معيامتها الخارجية وحكومتها الداخلية ..

ولكنها لم تكن كذلك في مصطلحات السيامية ، ولا في اشكال العناوين ..

ولهذا استطعت ان اشتري كتابا يباع في انجلترا بثلاثة

جنيهات ولا ابدل فيه اكثر من اربعين قرشا في مكتبات القاهرة، لانه صادر من مطبعة المانية حصلت على حقوق طبع الكتب وبيعها في كل مكان غير « الاملاك البريطانية » .

ولم تكن مصر قط من الاملاك البريطانية بحكم القانون ، فليس في العرف الدولي ما يمنع المطبعة الالمانية ان ترسل الى مصر جميع مطبوعاتها لتبيع الكتاب منها بمارك واحد ، أو بشلن واحد على وجه التقريب . فامنتغنينا بهذه الطبعة زمنا عند الكتب الانجليزية في طبعاتها الغالية ، وهانت مشكلة الكتاب بعد مشكلة الغذاء .

ولم تبق الا مشكلة الكساء! ...

وقد كانت حقا مشكلة المشاكل لا مراء! ...

لانها تحتاج الى مبلغ متجمع لا يوجد في اليد معاعة الطلب ، ولا تحلها عندي حيلة التقسيط لانه ـ على ندرته في ذلك الحين ـ لم يكن مريحا لمن يبيع الكساء ولا لمن يلبس الكساء ..

ومرة واحدة حللت هذه المشكلة بشراء بذلتين قديمتين ، ولكن الجوار الصالح هداني الى حيلة اصلح من هذه الحيلية لتدبير هذه المشكلة ، وهي درس خصوصي لتاجر أقمشة يتولى تفصيل القماش وتسليمه كسوة كاملة ، ويوفيني الاجر بذلك \_ كسوة كل ثلاثة أشهر .. ولم تزد مدة التعليم كله على كسوتين ، لنشاط التلميذ أو لبراعة الاستاذ! .. أو لرغبه الفريقين معا في « فسخ » العقد بسلام!

#### خصلة مشتركة

واخال ، بعد هذه القصة عن الكفاية ، انني قد نسبت ان اقول ان قلة المصروفات كانت خصلة مشتركة بيني وبين الصحافة

التي عملت فيها ، فقد كنت في من الحاجة الى المصروفات قليل الحاجة الى المصروفات ، وأصبح من ذلك ان اقدول ان مطالبي في حياتي ليست بالقليلة ولكنها ليست كذلك من النوع الذي يتوقف على المال ..

وكفاية المرتب ، على أية حال ، مهمة جدا في كل عمل نعمله لنعيش من درقه .

هي شيء مهم جدا ولا كلام ..

ولكن هل ترانا نفهم انها هي الشيء المهم الوحيد ، او ال شيئا آخر لا يهمنا مثلها على تفاوت المرتبات والاجور ؟ .

من يفهم ذلك ففي تجاربه نقص يتعبه في عمله ويتعبه في معيشته .. فالرغبة في العمل الذي نتوفر عليه مهمة جدا كالمرتب الذي نتقاضاه منه ، ونحن نستريح بستة جنيهات نتناولها من عمل نرغب فيه ولا نستريح باثني عشر نتناولها من عمل نبغضه ونساق اليه ولا نود ان ننجزه محسنين أو غير محسنين !

وقد بدأت عملي في الصحافة راغبا فيه مقبلا عليه ..

ووجدت من اللحظة الاولى انني اريد ان افرغ فيه جعب المعرفة التي حصلتها من مطالعاتي الصحفية ، ومن مطالعاتي في الكتب ، وفي الحياة ..

وبعض هذه المعرفة صبيانيات مضحكة لا تقدم ولا تؤخر في الموضوع ، ولكنها تدل على حكم العادة وتواتر النظروالسيماع ..

## « عم » العقاد!

كيف اوقع مقالتي الاولى ؟ وكيف يكون توقيمي الملتزم في جميع المقالات ؟

وقعتها كما توقع المقالات التي كنت اقرأها في المجلات الاجنبية ، فكان توقيعي باللقب وبالحرفين الاولين من الامسمين «ع.م العقاد».

ومثل هذ التوقيع لا ينجو من السنة الزملاء الهازلين في بلد « القفش » والقافية . . فسرعان ما ظهر لي مقالان او ثلاثة حتى دغموا الحرفين في اسم واحد ، وراحوا يتحدثون عن مقالات « عم العقاد . . ! »

وماذا قال عمك ؟ . . وماذا تقول يا عم ؟ . . واكتب لنا يا عمنا بما تراه . . وقس على ذلك بقية القافية في مختلف الاوضاع والنداءات . .

ويأبى العناد ان ارجع عن « عم العقاد » ..

أو لعله لم يكن عنادا معضا ولا صبرا على السخرية بغير مبالاة ، فليس من الكسب الرخيص للكاتب الناشيء ان يذكر وان يكون في توقيعه اغراء بذكره .. واما السخرية فهي شهرة نابية في جميع الاسماع ، ولكنها تهون اذا اصابت الفطاحل النابهين كما تصيب الناشئين المبتدئين ..

و هكذا مضى «عم العقاد» يكتب بهذا التوقيع من العدد الاول الى آخر الاعداد!

اما الموضوع فقد كان « المقالة الادبية » في المرتبة الاولى ثم تليه المقالة على الاجمال في مختلف الشيؤون ..

وكان أدب المقالة في تلك الاونة يستوعب مطالعاتي الحديثة أو يكاد ..

كنت أدمن القراءة في كارليل، وماكولي، وهازلت، ولي هنت، وار نولد ، وغيرهم من ائمة فن المقالة في القرن التاميع عشر .. وكان بعض هذه المقالات مما ينشر في الصحف اليومية ، لانها تمتد حتى تبلغ في المجلة ثلاثين أو اربعين صفحة ، وبعضها

مما يصلح للنشر في الصحافة الاسبوعية كما يصلح للنشر في الصحافة اليومية ، ومن هذه المقالات كنت اترجم ما يصلح للنشر في الصحيفة السيارة ، وعلى غرارها كنت اكتب ما اكتب عن ادباء العرب والفرس ومسائل النقد والتعليق ..

#### فن المقالة!

ولم يخطر لي ان اخترع جديدا في فن المقالة الادبية ، اذ كانت الصحافة المصرية كلها قد قامت على فن المقالة منذ انشائها قبل الثورة العرابية، وكانت «الجريدة» قد معبقت « الدستور » في تاريخ الصدور ، وكان من كتابها المتقدمين « محمد السباعي » تلميذ « لي هنت » في فن المقالة على أسلوب المدرمية الانجليزية، فكان رائد هذا الفن في تحرير الصحف غير مدافع ، وكان له فيه ابداع يعرفه قراء كتابه الذي سماه « بالصور » واراد ان يعارض به مقالات الترمييم والتخطيط المعروفة باسمه « الاسكتش » مقالات الترمييم والتخطيط المعروفة باسمه كتابة مقالاتي جديدا غير تقريب الموضوعات من الدراسمة النقدية ، ولم اطرق غير القليل من موضوعات النقد الاجتماعي أو موضوعات المقالة الوصفية والمقالة العاطفية ، لانني كنت مع المستغالي بالكتابة مشعفولا بنظم الشعر في موضوعاته ، وهو أولى اشتغالي بالكتابة مشعفولا بنظم الشعر في موضوعاته ، وهو أولى

على انني أحمد الله ، لان المتقدمين على في الصحافة لم يغلقوا على جميع الابواب ، فبقي لي في الصحافة المصرية باب واحد استطيع ان اقول انى كنت أول السابقين اليه ..

وذلك هو باب الاحاديث مع الوزراء والساسة .. فلا اعلم ان احدا من الصحفيين المصريين منبقني الى اجراء حديث عام مع

وزير مصري أو رئيس شرقي يسمسع له قول في السيامية ، واخالهم معذورين بعض العذر في هذا التأخير ، واخالني معظوظا بعض الحظ في هذا السبق المقدور ، لان الاحاديث امر مرهون بأوانه لا يدركه أحد قبل موعده ولا بعده ، ولا هو بالمعقول في صحافة مصر على عهد الاحتلال قبل حادث دنشواي وقيام الاحزاب ..

من كان يحادث الوزراء المصريين في شؤون السيامية العامة، وماذا يقول الوزير للرأي العام اذا اراد المقال ؟ وأي برنامج له يعرضه على الناس ؟ وأي رأي كان له بعد رأي المستشار ورأي قيصر قصر الدوبارة من وراء المستشار ؟

## احاديث الوزراء

ان حديثا يجري مع وزير لا يملك من أعمال وزارته غير التوقيع والسكوت لهو اللغو بعينه ، فلا حرج على الصحفيين المصريين اذا تجنبوه .. وقد تجنبوه معذورين حتى خطر لي ان اقتحم هذا الباب لاول مرة ، فكان اقتحامي اياه في الحق عنوانا لصفحة جديدة في تاريخ الوطنية المصرية ، ولم يكن مجرد مببق افي الصحافة يتكرر كل يوم ..

وجرى الحديث الاول مع معد زغلول في وزارة المعارف ، وجرى غيره من الاحاديث مع الغازي أحمد مختار « قوميسير » الدولة العثمانية كما كانوا يسمونه في زمانه .. وكان على ضالة نفوذه في مركزه شخصية من اقوى الشخصيات العسكرينة والسيامية التي عاشت في ذلك الزمان ..

وكنت أعلم ان حديثا يتطرق الى نظام الجيش في عهد الاحتلال ، ويفوه به اكبر القادة العثمانيين في مركزه الرممي

بالديار المصرية ـ لن يخلو من ضربة تقض مضاجع المحتلين ..

ولقد كان ما قدرت ، فان المرجل خبطها خبطة عنيفة ، وقال لي لما سنألته عن العدوان على المحمل المصري في جزيرة العرب: ان الذنب ذنب النظام لا الامن في الجزيرة العربية ، وانه كان يستطيع ان يفتح الجزيرة كلها بفرقة كالفرقة التي تحرس المحمل في كل عام !

يا خير ! ...

ان كلمة دون هذه الكلمة في المسام بنظام الاحتلال العسكري قد اوشكت ان تطيح بعرش عباس الثاني ، وقد حركت الدولة البريطانية بحذافيرها لتهديده وارغامه على الاعتذار ..

فكيف تراهم يصبرون على تلك الضربة من قائد عسكري يمثل الدولة العثمانية ؟ ..

الا انهم مكروا ولم يجهروا ، وبدأت بينهم وبين القائد الكبير ازمة متواترة .. نصرهم فيها عليه معماسرة الخدلان في الاستانة ، فكان الغازي مختار خاتم « القوميسيريين » في هذه الديار ..

## ثورة على الغديو

اذا كنت قد خرجت من صحيفة الدمىتور بأولية من أوليات الصحافة المصرية ، فهذه هي « أوليتي » التي خرجت بها مسن اول عملي في صحيفة يومية : أول صحفي مصري حصل على حديث من وزير عامل في الوزارة ، او من رئيس شرقي كبير يسمع له رأي في السيامية ..

وقد كدت ان اضيف اليها « أولية » اخرى ذهبت غـــير

محسوس بها ، قبل ان تحبو من مهدها ..

كدت اكون اول كاتب يحاكم على حملة صحفية موجهة الى مىياسة الامير في شئون مصر وفي شؤون الاصلاح الازهري على التخصيص ..

كانت مىيامىة الوفاق يومئد في عنفوانها ، وكان مدار هذه السياسة على التعاون بين السلطة الفعلية ، معلطة الاحتلال ، وبين السلطة الشرعية معلطة الامير .. وقامت السياسة فعلا بعد عزل اللورد كرومر على اطلاق يد الخديو في مسائل الحكم التي تعنيه ، ومنها مسألة الازهر والاوقاف ومسألة الرتب والنياشين ...

وفي هذه الفترة تنمر الخديو للحركة الوطنية ، وادار ظهره لطلاب الدستور ، وعمل جهده على استئصال نهضة الاصلاح في الازهر بعد وفاة الاستاذ الامام ، واعلن عداءه لمدرسة القضاء الشرعى وكاد يقضى عليها ..

وثارت الثائرة على الخديو من داخل الازهر وخارجه ، فتكلم مرة عن نهضة الاصلاح الازهري واقسم انه يغار على الاصلاح غيرة اصدق من دعوى المدعين للغيرة عليه . .

وكتبت يومئذ مقالا مطولا استغرق الصفحة الاولى مسن صحيفة « الاخبار » التي كأن يصدرها الشيخ يوسف الخازن ويحررها الاستاذ توفيق حبيب . قلت فيه ما فحواه : ان الملوك لا يحتاجون الى القسم لانهم يثبتون نياتهم بالاعمال لا بالاقوال !

## براءة المشايخ!

وكان في وسعى ان اكتب هذا المقال في صحيفة الدمىتور لان صاحبها ـ الاستاذ فريد وجدي \_ كان كما أسلفت من ارحب

خلق الله صدرا لحرية الرآي وحرية المناقشة ، ولكنني قدرت له حريته هذه فلم أشأ أن أحرجه في مسألة ترتبط بالازهر والاصلاح الديني . وقد كانت له في العالم الاملامي مكانة تشبه مكانة الاقطاب الدينيين ..

فلما ظهر المقال في صحيفة الاخبار بتوقيع (ع الامعواني) قلقت له الحاشية الخديوية ، وظنوا إنه من ايحاء بعض المسايخ الازهريين .. فأكبروا هذا « التمرد » من معقل الخديو الامين في أيامه ، فامنتدعت النيابة صاحب الاخبار ومعالته عن امسم صاحب المقال ، فأذنت له ان يطلعهم عليه ، ولعلهم اطمأنوا الى هذه النتيجة بعد ان علموا ببراءة المشايخ من الشبهة ، فانطوت المسألة ووقفت عند هذا الحد ، اشتفاقا من اثارة القضيسة الازهرية في أطوار التحقيق والمحاكمة والدفاع وتعليقات الصحف واحاديث المتحدثين .

ولولا ذلك لسبقت نفسي بثلاث وعشرين معنة ، فكنت أول من حوكم على تلك العيوب الملكية التي يحملها أصحاب العروش ويحاسب عليها اصحاب الاقلام .

#### يومية وغير يومية

كانت الصحف الممرية عند أوائل هذا القرن تنقسم الى يومية وغير يومية ، ولم تكن هناك صحف المبوعية بالمعنى الذي نفهمه من الصحافة التي تصدر مرة كل المببوع .. فان لم تكن المنجيفة يومية ، فالصحف التي يقال عنها انها المببوعية قلم تصدر مرة كل شهر أو مرة كل شهرين ، أو تنتظم على الصدور يوما في كل المببوع الى المد محدود ، ثم تنقطع دفعة واحدة ، أو تعود الى الانقطاع على دفعات ..

وكانت مواعيد الانقطاع على الجملة أصدق من مواعيد الصدور .. لانه كان يتكرر على التحقيق حيث يتعذر التحقق من موعد للصدور ..

وربما انتظمت الصحيفة « الاسبوعية » خمسة أمابيع أو مستة اسابيع متوالية ، ولكنك تنتظرها عبثااذا انتظرتها في يوم معلوم من أيام الاسبوع ، فاذا ظهر هذا العدد منها يوم الاحد فلا مانع أن يظهر العدد التالي يوم الخميس أو يوم الجمعة ، أو بعد يومين اثنين فقط من ظهور العدد الذي سبقه ، ولا معول في ميعاد من هذه المواعيد على شيء غير « توافر إلمادة اللازمة للتحصيل .. »

# شىيء لزوم الشىيء

وما هي المادة اللازمة للتحصيل ؟ ..

حملة على مشهور أو فضيحة في امرة تخاف التشهير ، أو تهديد مقدور على حسب المناسبات ومصالح الضحايا المعرضين للتهديد ، أو ضجة ميامية ، أو اجتماعية تشتبك فيها المطامع والدعايات وتتعدد فيها الفرص للمنتهزين مسن هنا ومسن هناك ..

وكان أفضل هذه الصحف « الامسوعية » الذي يسرع الى الاحتجاب وتمتنع عليه ومعائل الثبات والامستمرار .

وقد ظهر من هذه الصحف الفضلى كثير لم يبق منها بعد حين كثير ولا قليل ، ولم يقل أحد من الصحفيين الافاضل او غير الافاضل ، انه يصدر صحيفته لمصلحة خاصة او يصدرها لمحض التشهير والتهديد ، ولكنك تراجع الامدماء فلا ترى بها من خفاء .. وماذا يبقى من الخفايا وراء امدم كامدم « الكرباج »

آو « البعبع » آو « الجامعومى » أو « اللجام » أو « الصاعقة » او « المرصاد » او « العفريت » أو « عفريت المقاولين » على التخصيص ؟ . .

هذا الى أسماء اخرى كالخلاعة والصبوة والغندرة والمرستان والفوضى ، وما أشبهها من أسماء يختارها أصحابها وهم في سعة من الاختيار ، وفي سعة من الادعاء كما يشاءون بما اختاروه من كلمات ! . .

ولم يمض غير يسير حتى افترقت الكفايات اللازمية لاصدار الصحيفة الامبوعية على هذا المنوال ..

فقد يكون الرجل من أجهل الجهلاء ، ولكنه من أقدر الناس على التشبهير والتهديد واستغلال الفضائح والاشباعات .

وقد يكون الرجل عاجزا عن كسب مليم من هذه الصناعة ولكنه قادر على تسويد الصفحات وتلفيق الاقاويل والاباطيل...

ولا بد من الكفايتين لاصدار الصحيفة في موعدها الملائسم .. فان لم توجد الكفايتان في رجل واحد فقد توجدان في رجلين، وقد يهتدي أحدهما الى الاخر بحكم المصادفة ان لم يهتد اليه بحكم الضرورة ..

و هكذا كان ..

#### بين العتبة والفجالة

فقد جدت في القاهرة ثلاثة مكاتب أو أربعة لتحرير المقالات حسب الطلب والاقتراح ، مقرها حانات وقهوات موزعة بين باب الخلق والعتبة الخضراء والفجالة وحي الحسين ، وهي الاماكن التي كثرت فيها المطابع الصالحة لطبع الصحف الصغيرة ، لانها تكلف القليل من الاجور وتتقبل المقلقات ..

ورأينا من هذه « المكاتب » قهوة في العتبة الخضراء يجلس اليها محرد مشهود يكاد يرتجل المقالة في دقائق معدودات ، وقد يكتب المقالات قبل اقتراحها على وجهين متناقضين ، أحدهما للمدح والتأييد والاخر للقدح والتهديد .. ويجلس بهذه المقالات على ثقة من الطلب في حينه ، وقد يأتيه الطلب على النقيضين من طالب واحد في مناعة واحدة ، ولا يعجزه في اللحظة الاخيرة أن يدخل التعديل المطلوب في القيام والتفصيل ، ان كان لا بد من تعديل! ..

كان المكتب العام من « مكاتب التحرير تحت الطلب » ، في قهوة على مفترق شارع محمد على وميدان العتبة الخضراء ، وكان المطعم الذي تعودت أن أتناول فيه الغداء الى جوار تلك القهوة .. فكنت أجلس فيها هنيهة قبل الغداء أو بعده ، وكنت ألقى فيها بعض الصحفيين والادباء ، وأحضر مجالسهم ومحاوراتهم ، وأستمع الى أحاديث غزواتهم وأحابيلهم فيي تحصيل أتاواتهم ، فرأيت صاحب صعيفة من أشهر الصحف الامبوعية في أيامها يجلس الى مائدة « الشبيخ المحرر » ويبادره بطلب من « البار » على حسابه ، ويفاتحه قبل حضور الطلب في موضوع مقالين مستعجلين ، يثنى في احدهما على سري معروف من أصحاب القصور الباذخة على مقربة من حي عابدين ، لانه يثابر على عمل البر واسداء المعونة الى الجماعات الخيرية واصلاح المساجد التي تجاور قصره واطعام الفقراء الذيهان يترددون على تلك المساجد لوجه الله الكريم ، وينحى في المقال الثانى على ذلك السري بعينه لانه مبتذل العرض والكرامة يغرر بالابرياء فيسموقونه الى مماحة القضاء ، ويطالبونه بالتعويض عما أصابهم به من الادواء ..!

#### ثمن الفخر والثناء

وخرجت من القهوة الى المطعم والمقالان يكتبان ، ولعلهما عرضا في مناعة واحدة على السري المصلح المفسند ، النافسع الضار ، المحمود المذموم .. ولعله قد بذل الثمن ضعفين : ثمن الفخر والثناء وثمن السلامة من الخزي والبذاء .

ومجمل ما يقال في هذه الصحافة انها كانت في مجموعها على هذه الوتيرة .. بين صحافة صالحة تسرع الى الاحتجاب ، أو صحافة فامدة تعيش متقطعة متسكعة ، وينقطع لها الحثالة من نفايات البلد ، وقل أن تعتمد على بضاعة غير بضاعة الجهل والاحتيال ..

ولنا أن نقول في كلمتين أنها صناعة مرذولة ولا حرج ، وعلينا أن نذكر اننا نتكلم عن الصحافة ، وأن الصحافة يومئذ كانت ظاهرة اجتماعية تبعث عن مكانها .. ومن أعجل الاحكام أن تدان الظواهر الاجتماعية بحكم واحد في فترات النشوء والانتقال على نعو خاص ، فلا بد من امعتثناء في هذه الفترات ، بل لا بد من حكم متئد يقابل الحكم العاجل ويلغيه أو يكاد .. صناعة مرذولة محتقرة ..

هذا هو الرأي المجمل في صحافة مصر غير اليومية منيذ خمسين منة .. ولكنك لا تستطيع أن تبخل بوصف الاحترام على صناعة الصحافة يومئين في مصر اذا التفت من ناحية الصحافة « غير اليومية » الى ناحية الضعافة اليومية ، لما كان في مصر يومئد من صناعة تضم بين أبنائها أناما أحق بالاحترام من علي يومن مدير المؤيد ، ومصطفى كامل مدير اللواء ، وأحمد لطفي السيد مدير الجريدة ، كائنا ما كان المقياس الاجتماعى الذي تقاس به الصناعات .

#### طبقة من المجاورين

ولا استثناء في ذلك لمقياس الدولة والحكومة ، فان الرتب والالقاب التي حصل عليها أقطاب الصحافة المصرية من الدولة لم تكن تقل في قيمتها الرسمية عن ألقاب الوزراء ... ومنت حصل منهم على « البيكوية » فانما كان يحصل عليها من الصنف الذي ينادى صاحبه بلقب الباشوية ، ولولا أن الاستاذ « أحمد لطفي السيد » كان من المعارضين للسيادة العثمانية لجاءته الرتبة التي أنعمت بها الدولة على صاحبي المؤيد واللواء ..

#### \*\*\*

ومن الملاحظات التي لا تهمل في هذا الصدد مسائل الزوجية التي تعرض لها كبار الصحفيين في تلك الاونة ، فانها تدل على احساس عميق داخل أصحاب هذه الصناعة أودع في نفومهم الثقة بمكانتهم الاجتماعية في شئون يتغلب فيها العرف التليدعلى كل اعتبار جديد ، فلولا « الاحترام الاجتماعي » الذي كان يحسبه الزعيم النابه في الصحافة اليومية لما خطر لمصطفى كامل أن يخطب « الاميرة شويكار » ولا خطر لعلي يوسف أن يتزوج بسليلة بيت السادات ، وهو طموح أبعد من الطموح الىمصاهرة بيت الامارة ، لان اعتداد بيت السادات بشرقه الديني كان في ذلك العهد أقوى من اعتداد الامراء بمراتبهم الدنيوية .

ولا يرجع شيء من هذا الاحترام الاجتماعي الى مزية من مزايا الطبقة أو مزايا الثروة .. فان مصطفى كامل كان مسن طبقة الموظفين الصغار ، وعلي يوسف كان من طبقة الفلاحين الفقراء « المجاورين » للجامع الازهر ، ولم يكن لهما من الثروة قسط يذكر بعد ان بلغا في الصحافة قمة النجاح ..

من الكلمات التي قرأتها ولم أنسبها منف قرأتها كلمسة الروائي العبقري « شارلز ديكنز » في مقدمة قصة المدينتين حيث يقول عن عصر الثورة الفرنسية :

« انه كان أحسن الازمان وكان أمنوأ الازمان .. كان عهد اليقين والايمان وكان عهد المحيرة والشكوك . كان أوان النور وكان أوان الظلام .. كان ربيع الرجاء وكان زمهرير القنوط . بين أيدينا كل شيء وليس في أيدينا أي شيء . وسبيلنا جميعا الى سماء عليين ، وسبيلنا جميعا الى قرار الجحيم .. تلك أيام كأيامنا هذه التي يوصينا الصاخبون من ثقاتها أن نأخذها على علاتها ، وألا نذكرها الا بصيغة المبالغة فيما اشتملت عليه من طيبات ومن آفات » ..

فقد قرأت هذه الكلمة فغطر لي يوم قرأتها أنها لعبة من العاب المجانسات اللفظية لا تصدق على زمن من الازمان ولا على حالة من الحالات ، فما برحت منذ قرأتها أعيدها أو تعيدني الى ذكراها كلما صادفتني مرحلة من مراحل التاريخ الكبرى ، لانها وصف يصدق على كل مرحلة من هذه المراحل ويصدق على كل جديد .. ومنها فترة اليقظة المصرية في أوائل هذا القرن العشرين .

## حائر بين الاثنين

وطالما حيرتني وحيرت غيري هذه المناقضة بين الصبحافة اليومية المحترمة ، والصبحافة « غير اليومية » التي لم يكن لها حظ من الاحترام ..

وليس مما يدفع الحيرة أن نعلم أن « الفترات الخالقة »

بطبيعتها متناقضة مشتملة على المحاولة من طرفيها ، الى النجاح أو الى الاخفاق ..

ولكنني أحسب أن الصحافة في أوائل هذا القرن قدأصبحت « هامة » ولم تصبح « عامة » الا بعد حين ..

وهذا فيما أحسب هو علة التناقض بين صحافة يومية محترمة على محترمة على محترمة بكل مقاييس المجتمع وصحافة أخرى غير محترمة بكل مقياس من هذه المقاييس ..

فالصحافة اذا كانت وظيفة هامة ، أثبتتها القوة الاجتماعية التي تعرف لها أهميتها وتحذر من اهمالها ، وهذه القدوة الاجتماعية تأتى من قمة المجتمع ومركز القيادة فيه ..

وأما « الوظيفة العامة » فلا غنى لها عن « رأي عام » يستندها ويراقبها ويتعهدها ويتكفل لها كما تتكفل له بالحماية والرعاية ..

ولم يكن لهذا « الرأي العام » وجود في أوائل القرن العشرين ، ولم تكن الصحيفة الاسبوعية قد بلغت من القوة أن تؤدي الوظيفة الهامة التي تؤديها الصحيفة اليومية وتهتم بها قيادة اجتماعية تعرف لها عملها وتتقي عواقب الاهمال فيه ..

كانت الصحيفة اليومية توجد لانها لازمة مهمة في اعتبار طائفة تتولى القيادة الاجتماعية ..

أما الصحيفة الامبوعية فانما كانت توجد لانها لازمية لصاحبها ومن يعمل فيها ، فأن لم يتكلفوا بتدبير أمرها فما من أحد غيرهم يتكفل بتدبيره ..

#### \*\*\*

وعلى كلتا الحالتين كانت الصحافة \_ يومية وغير يومية \_ عارضا غريبا على المجتمعات المصرية ، ولم تكن هناك بيئة

خاصة يقصدها الصحفيون لانهم صحفيون، بل لم تكن للصحافة نفسها كلمة متفق عليها .. فربما سمي الكاتب في الصحيفة بالتحريرجي ، أو الجورنالجي ، أو الغازيتجي ، أو المحرر من صناعة التحرير في المطابع والدواوين التي تكتب فيها الرسائل.. فأما كلمة « الصحافة » فهي بدعة مستحدثة خلقها اللغويون على وزن « فعالة » كالنجارة والحدادة والملاحة والتجارة وكل ما يأتى على هذا الوزن للد لالة على الصناعات .

ولو معتل الصحافي يومئذ: ما عملك ؟ لما وجد كلمة مفردة يجيب بها من يسعأله ويفهمها السعائل والمسؤول . •

صناعة بغير عنوان ، أو عنوان بغير جهة ، ولا فرق في هذا بين جهة المكان وبين « الجهة المعنوية » اذا استعرنا هذه العبارة من لغة القانون ..

## في « سبلندد بار »

فقد ترى في « مىبلندد بار » أناسا من الصحفيين ، ولكنهم لا يقصدونه لانهم صحفيون مشتغلون بهذه الصناعة .. وانما يقصدونه لانه ملتقى المهاجرين من مورية ولبنان والعراق وغيرها من الاقطار العثمانية ..

وقد ترى أنامسا اخرين في قهوة الشيشة ، أو القهوة الوطنية ، أو قهوة يلدز ، أو قهوة متاتيا ، أو قهوات الحسي الحسيني ، وباب الخلق ، والفجالة .. ولكنك لا تراهم هناك لانهم يعملون في هذه الصحيفة أو تلك ، وانما تراهم حيث كانوا لانهم يدخنون الشيشة أو يشبجعون القهوات المصرية في أول عهدها بمنافسة القهوات الاجنبية ، أو لانهم يلعبون الشيطرنج والدومينة ، أو لانهم تناقلوا سنة الجلوس في هذا الحي أو ذاك

من أيام الطليعة الاولى بين الادباء رواد الاندية العامة ..

وعلى هذا الاختلاط بين البيئات الصحفية ، أو البيئات القلمية ، تتحقق من أمر واحد لا اختلاط فيه ، وهو اتصال تلك البيئة بالحركات العامة في الشرق كله .. فلم تعرف حركة عامة في قطر من أقطار الشرق لم تكن لها صلة ببعض الجالسين ..

هنالك ترى الباحث في فلسفة النشوء والارتقاء أو مذاهب الاشتراكية أو تحرير المرأة، ومعهم ترى رئيس جماعة « تركيا الفتاة » أو صاحب الصحيفة الايرانية الحرة ، أو مؤلف كتاب طبائع الاستبداد ، أو عصدبة الحملة على فتوى الترنسفال . وهناك رأينا ابراهيم ناصف الورداني بهياجه الدائم ولهفت الدائمة على أطباق الارز واللبن ، ورأينا مصطفى الصغيبر الداعية الاسلامي الهندي الذي جازت حيلته في مصر واعتقله الكماليون في الاستانة فحكموا عليه بالاعدام ونفذوا الحكم على الرغم من احتجاج الدولة البريطانية ..

وهنالك كنا نلقى من نلقاهم من الادباء الذين لا يشتغلون بالصحافة الا اذا كتبوا اليها ، ومنهم كانت صفوة الصحب والزملاء على قلة ترددهم وترددنا على القهوة لغير موعد أو مصادفة .

وكانت الصناعة كلها عادضا غريبا في بيئات غريبة ..

## صناعة بغير عنوان

صناعة بغير عنوان أو عنوان بغير جهة .. ومن هذا التيه بين البيئات تعرف ما يحيط به من القلق أو من « التوزع » والبعثرة بين مختلف الشواغل والهموم ..

الا أننا نبرىء الذمة قبل ختام هذه الفاصلة من المذكرات

فنسأل: أكانت الصحافة حقا عارضا غريبا كل الغربة في المجتمعات المصرية والشرقية ؟ أيمكن أن توجد صناعة في مجتمع من المجتمعات دون ان تسبقها صناعة متشابهة لها قائمة على أماميها ؟ ..

أكاد أقول أن وجود هذه الصناعة مستحيل ، فلا بد مسن صحافة قبل الصحافة على صورة من الصور ، ولا بد منصحفيين قبل الصحفيين ..

وللصحفي في المجتمع المصري أب أو جد من لحمه ودمه ومن طبيعته وصناعته ، فمن يكون هذا الاب أو هـذا الجد الـذي ننتمي اليه أجمعين ، نحن معاشر الصحفيين ؟ .

هو « اللبيب » على أحسنه واعلاه ، وعلى أمنوئه وأدناه .. واللبيب الذي يعلو حتى يتبوأ مكان الواعظ المسموع والمستشار المعول عليه والمعلم الذي يصغي اليه المتعلم المستفيد كما يصغي اليه « الفهيم » المعجب بسنعر الكلام وفتنة البلاغة .. واللبيب الذي يهبط حتى يصدق عليه وصنف « الثرثارة » أو « الادباتي » الذي يفهم بالاشارة ولا يتورع عن العيلة في طنب الرزق المباح والمحظود ، ولا يبالي ما يصيبه في مسبيله من الزراية والابتذال ..

اللبيب هو « جد » الصحفي في المجتمع المصري ، على أسوئه وأدناه وعلى أحسنه وأعلاه .

#### أزمة قلم

#### تعطيل « الدستور »

بقيت في تحرير صحيفة « الدمنتور » حتى فرغنا من كتابة الكلمة الاخيرة في عدده الاخير ..

وقد مضت علينا قبل احتجابه أشهر ونحن نعلم اننا نكتب أعداده الاخيرة ، وان كنا لا نعلم أيها يكون الاخير الذي ليس بعده أخير ..

وأبت المروءة على صاحب الصحيفة أن يمطل أحدا من أصحاب الديون عليها أو أصحاب الاجود فيها بدرهم واحد .. فاتفق مع تاجر من تجاد الودق المشهودين على أن يشتري مؤلفاته جملة واحدة معدادا لثمن الورق وما اليه ، واتفق معه في الوقت نفسه على أن يشتري النسخ من الموظفين والعمال بأثمانها المتفق عليها ، وأذكر أن ثمن النسخة من معجم « كنز العلوم واللغة » لم يزد في هذا الاتفاق على ثلاثة عشر قرشا ، وكانت قبل ذلك بمائة قرش ثم بيعت بعد أشهر قليلة بخمسين قرشا ، ثم بسبعين ..

ولقيت الرجل مودعا فقال لي انه يرجو ان نتعاون معافي في عمل صحفي نحن أقدر عليه وأصلح له من الصحافية السيامية ، وانه يدرس الفكرة ويلخصها لي عسى أن افكر

فيها ، ويرجو أن يبلغني نتيجة درمده لها بعد اسبوعين أو شهر على الاكثر ، اذا صبح العزم على الشروع في تنفيذها . .

# مقالاتي مرتين! ...

كان الاستاذ فريد وجدي يصدر مجلة شهرية تسمى «الحياة » ويكتب فيها أحيانا مقامات خيالية تسمى بالوجديات، ثم تفرغ لاصدار الدستور وترك المجلة الا في فترات متباعدة يعاودها كلما اجتمع لها من مادة الفصول الادبية ما يملأ عددا من أعدادها ، وربما اختار بعض هذه الفصول من مقالاتي التي كنت أنشرها في الصحيفة اليومية ..

أما « الوجديات » فقد كان يكتبها على أملوب المقامسات ويديرها على المواعظ الاجتماعية ، وتقريب المثل العليا التي تصطبغ على الدوام بصبغة الدين أو بصبغة الاخلاق المثالية ، وكان لها قراء كثيرون يطلبونها كلما طالت غيبتها وقد تصدد منها طبعتان وثلاث طبعات .

قال الاستاذ: « ان الحياة » أولى بمقالاتك من الصحيفة اليومية ، وانك تستطيع أن تجرب قلمك في المقامات فتظهر «الحياة» وفيها مقاماتك ومقالاتك الىجانب «الوجديات»، ولولا أنني أنتظر حتى أعلم أن هذا العمل يعوض تكالميفه ويغنيك عن عمل آخر لشرعنا فيه منذ الساعة ، ولكننا قد نشرع فيه بعد أمابيع ..

### .. بلا عمل

ومضت الامنابيع ولم أسمع من الامنتاذ خبرا عن هذه

الفكرة ، ولم أصل من دراميتها بيني وبين نفسي الى نتيجة تدعو الى الثقة بنجاحها ، فوجب البحث عن عمل لي في الصحافة أو ما يناميب الصحافة ، ولكن ما العمل الذي يتيسر لي عند طلبه على عجل ، ولا بد من العجل ، ولا طاقة بالانتظار ..

أفق الصحافة في تلك الاونة مظلم يطبق عليه الظلام من قراره ، ولا تلوح منه شماعة برانية ولا جوانية ، لان البلاء الذي كانت تصاب به الصحافة من داخلها قد كان أشد عليها من البلاء المسلط عليها من أعدائها ..

كان « اللواء » في حياة مصطفى كامل يعول على موارد يلدز وعابدين ومعونة بعض الغيورين من سراة الترك والمصريين ، وانقطعت موارد يلدز وعابدين من قبل وفاته .. وانقطع الامل في موارد يلدز بعد زوال عهد عبد الحميد ، وفي موارد عابدين بعد اعراض الخديو عباس عن الحزب الوطني في عهد ميامية الوفاق واستحكام العداء بين العاشية الخديوية وخليفة مصطفى كامل « محمد فريد » .. وقد كاد فريد رحمه الله ينهض وحده بأعباء اللواء المالية والسيامية ، لولا ما أصابه من المصادرة بعد المصادرة ومن المحاكمة بعد المحاكمة ، حتى أجمع عزيمته آخر الامر على هجرة الديار ..

وكان « المؤيد » يزدور في ابان نشاط صاحب « علي يوسف » . . ثم نكب هذا الرجل العصامي نكبة قاسية عصفت بنشاطه قبل أوانه ، اذ فجعته المنية في وحيده في مقتبل صباه ، واضطربت حيات بعد ذلك بمشكلات الاسرة أو مشكلات « مشيخة السادات » التي مناقته قضية الزوجية اليها ، وما زال دبيب الملل يسري اليه ويزهده في صحيفته العزيزة عليه حتى تركها بعد حين للمقادير وهو لا يبالي ما منوف تلقاه ، أو ما منيلقاه ! . .

وكانت « الجريدة » أميلم الصحف من هذه الزعازع واشباهها ، ولكنها على هذا لم تسلم من ضربات خصومها السياسيين وفي مقدمتهم الحاشية الخديوية ، رحزب الاصلاح على المبادىء الدمستورية .. فان حاشية الخديو افتتحت عهد الوقاق بين السلطتين الشرعية والفعلية بمحاربة « حزب الامة » قبل غيره من الاحزاب ، لان أعضاء الاحزاب الاخرى كانسوا يلوذون بالقصر ولا يقاطعونه ، خلافا لاعضاء حزب الامة الذين كانوا يقفون من القصر موقف الاستقلال أو يتعرضون لغضبه في كثير من الاحوال . فسمى رجال الحاشية مسعيهم لتحويسل الاعضاء من حزب الامة الى حزب الاصلاح ، ونجح مسعاهم بعد اختيار وكيل حزب الاصلاح للوزارة وتتابع الانعام بالرتب والالقاب على أعضائه البارزين .. ولم تبق للحزب بقية قادرة على الصمود والمقاومة الا بجهد جهيد ، ولكنه بقاء لم يعصم الجريدة من أزمات المال والخلافات الداخلية ، وعرفت مــن محرديها يومئذ من تركها لانها اضطرت الى القصد في وظائمف التحرير بعد التوميعة فيها عند نشأتها ، حتى كانت تقنع من المحرر بنهر في اليوم ، ولا تسأله اذا وني عن كتابة هذا النهر عدة أيام ..

#### حياة الظلام

وتلك هي الصحف التي أنظر اليها اذا نظرت الى عمل فـــي الصحافة اليومية ، فأما الصحف الامسوعية فلم يكن فيها مجال لغير أصحابها أو لغير كتاب المقالات ـ بالقطعة ـ على حسب الطلب ، وعلى كل لون ، وفي عرض الطريق ! ..

وربما تأتى للصبحافة في مجموعها أن تغالب هذه المحنة ،

وأن تتغلب عليها في النهاية لو لم تطبق عليها طامتها الكبرى من قانون المطبوعات الرهيب: قانون الحجر والرقابة وتقييدالرخص ومحاسبة الكاتب على السطور وما بين السطور ، وعلى الاقوال والمنيات! . .

وقد انطوى هذا القانون بعد نشره في أيام الثورة العرابية ، ثم بطل العمل به زمنا طويلا حتى نسينا نحن الصحفييين الناشئين أن في البلد قانونا للصحافة كان يسمى قانون المطبوعات ، وأن الكاتب يسأل عن شيء قاله في حدود النقد المباح كائنا ما كان مقام المنقود في العكومة أو في البلاد ..

ومما يؤمنف لهأن نصيب الصحافة منهذه الطامة التي جرتها على نفسها لم يكن أهون من نصيب الحكومة ، وانها جنت على حريتها ولا ريب بما زودت به « السلطة » من معاذير ، يقبلها كل من يؤمن بحق القانون ..

فلا نذكر أن أحدا من أعلام الصحافة كتب في صحيفت كلمة تتعلل بها الحكومة لتقييد حرية الكتابة أو قال في خطبة من خطبه كلمة تتعلل بها لتقييد حرية الخطابة والاجتماع ، ولا نستثني من ذلك « مصطفى كامل » على تطرفه واندفاعه في الخطب ، وفي المقالات ..

ولكن الصحافة اليومية لم تلبث أن صارت الى الاقلام التي لا تحسن شيئا كما تحسن ان تسقط معاذيرها وان تمهد العدر لن يتمحلون العلل عليها ، ولا نخال أن حاكما حرا أو مستبدا كان يعييه ان يتمحل العلل للحجر على الدعوة الصريحة الى القتل واهدار الدماء . ومن أمثلتها ما نشر في ديوان « وطنيتي » من أبيات يقول فيها ناظمها :

هــل مـال فـي مصر الـدم أم هـل افـأق النــوم

# ومضيوا البي أهيل الضيلا

ل فأعدموا من أعدموا

فانه لمن معنافة القائل أن يتهم بالاستبداد حكومة تسميح بنشر هذا التحريض . فان لم تكن مستبدة فمن السخف أن يحاميها على منع هذا التحريض وتحريمه . . فما كانت حكومة حرة أو مستبدة لتحاميب على هذا المنع وهذا التحريم .

## حفرت قبرها بيدها!

وكأنما كانت الصحافة الاسبوعية والصحافة اليومية في مباق بينها على تدبير المعاذير للسلطة التي تعمل على تقييدها والحجر عليها .. فقد كان جمهرة الصحفيين الاسبوعيين في ذلك الحين يستبيعون كل معظورة في التشمير واستغلال الفضائه وافتراء الاكاذيب لاغتصاب الاتاوات التي لا موعد لها ولا حدود لتكرارها باميم « الاشتراكات » أو التبرعات الوطنية . ويشياء لها سبوء حظها وحظ الامة أن يكون ممثلو البلاد أكبر أهدافها وأول من يصاب بسهامها ، فكان التشبهير بأعضاء مجلس الشورى بابا ثابتا من أبواب كل صحيفة المبوعية تبحث عن الفريسة بين ذوي الاسماء المعروفة ، ولم يكن لاعضاء مجلس الشودى معلطان في الحكم يحامسون عليه أو يناقشون فيه ، وانما كانوا من أعيان البلاد وكان أكثرهم بعاصمة اليلاد على مقربة من جمهرة الصحفيين الاسبوعيين فكادوا أن ينوبوا عن البلاد جميعا في مصابها بالصحافة الامبوعية وتصدي بعضهم للمطالبة بتقييد الاقلام قبل أن يتصدى لها الوزراء والحكام. قال أحدهم للامير حسين كامل مستثيرا لنخوته: هــل

يرضيك يا صاحب السمو أن يقال عنك انك رئيس مجلس الشمورية ؟ ..

وعلى هذا النحو تبتلى البلاد بالنكسة وقلب الحال ، وينادى بالحجر على حرية الصحف من كانوا أحق الناس بالغيرة على حريتها لو لم يكن قوامها العدوان على حرية الناس ..

## في القائمة السوداء!

وطالت معنة الصعافة هذه بمن يجنون عليها من أبنائها العاملين فيها ومن أعدائها الساخطين عليها ..

وطالت حيرتي بين العمل فيها والعمل في غيرها ، واين يكون العمل في غيرها ؟

انه التدريس ولا شيء غيره .. فان لم يتيسر في المدارس الاهلية فقد يتيسر باعطاء الدروس الخصوصية ، وأما وظيفة الحكومة فهيهات الان « هيهاتين » لا هيهات واحدة .. لانني كنت قبل اشتغالي بالصحافة اتنحى عن وظيفة الحكومة لنفوري منها .. فالان أطلبها ــ ان طلبتها ــ ولا أظفر برضاها ، بعد ان ثبت امدمي في معجلات الحكومة بين أمدماء القائمة السوداء وبعد ان صار الغضب على الصحافة والصحفيين غنيا عن الامعباب

ولا بد من عمل عاجل على أية حال ، لان تكاليف المعيشة على الشاب الذي لا يكسب رزقه من وظيفة، ولا منموره يملكه، ضرورة ملحة لا تحتمل الارجاء من يوم الى يوم .. ولا نقول من امىبوع الى اسبوع .

وكرهت نفسي ان ألجأ الى أحد من الميسورين من أهلي ، وهم غير قليلين بحمد الله ..

كرهت نفسي ان ألجأ اليهم ، لانني تحديتهم جميعا وخيبت

رجاءهم قاطبة بالغروج من الخدمة الاميرية بعدان وصلت اليها بين مزدحم الطلاب المتهافتين عليها ، وشنق علي أن أدفض نصيحتهم ثم أمعى اليهم لالتمس معونتهم ، وخيل الي أنها قائلون بلسان المحال ان لم يقولوا بلسان المقال: انك أعرضت عنا وذهبت الى الصحافة .. فأمامك اليوم صحافتك العزياة ، فخذ منها ما تعطيك ..!

والى أن يوجد العمل ، ما العمل ؟ ..

تبين لي بعد قليل أن المصرف الاكبر بالامس صالح أن يكون اليوم موردي الاكبر ، ان لم يكن موردي الوحيد ..

هذه الكتب الكثيرة لم لا تباع الى أن تتجدد القدرة على شرائها ، ان تجددت الحاجة اليها ؟ . .

انها الان تعد بالمئات بعد الاقبال على شرائها نعو شلاث معنوات .. وليس من المنظور أن تباع بثمن الشراء مع الحاجة الملحة الى البيع السريع ، ولكنها تباع بما يكفي لقوت اليوم في واليومين والاسبوع .. وقد تكفي خمسة قروش لقوت اليوم في تلك الفترة ، ولا علينا من أجرة البيت وأمثالها من النفقة المتجمعة التي تقبل التأجيل زمنا طويلا أو غير طويل ..

ولقد كان موردا نافعا قد يمتد فيسمفنا \_ مع الدرومى الخصوصية \_ بضمة شمور ..

لولا حواء ، وبنات حواء ، جزاهن الله بما هن أهل له من جــزاء . .

من ملكن الريف عرف خير ما في بنات حواء من ملوءة وصفات ، ولم يخف عليه شر ما فيهن من كيد والتواء ..

هن الامهات المتطوعات للشباب الناشيء المنفرد بمعيشبته في عقر داره ..

من ترى يهيىء له طعامه ؟ من ترى يهتم بتنظيف ثيابه و ترتيب أثاثه ؟ ولم لا يتزوج ؟ ومن تراها تنفعه وتلائمه من بنات الجيران ؟ . .

وقد كنت أملكن في حدائق القبة في ضاحية كالقريسة الريفية في كل شيء ، ومنه بيل أهمه الامهات المتطوعات والخطيبات « المزعومات » ..

وكانت لي خطيبة منهن لم أخطبها ، ولم أتحدث اليها ولا الى أحد من أهلها في حديث زواج .. وكانت لها صاحبة لعوب في مثل سنها متزوجة من بعض ذوي قرباها ، فقالت لي ذات يوم: ان فلانة لا تأتي الى ناحيتك في هذه الايام لان صويحباتها يعاكسنها ويسمينها خطيبة « أبو طويلة » .. ولا تغضب هي من هذه التسمية ، بل تقول لهن مزهوة مستخفة : وما له أبو طويلة أليس خيرا من المساخيط ؟ ..

ولم اشأ أن أجيب الفتاة اللعوب جوابا يكسر خاطر الخطيبة التي لم أخطبها ، ولم أشأ كذلك أن أجيبها جوابا يربط الخطبة المزعومة ويؤكدها! .. ولم أزد على أن قلت: شكرا للفتيات العابثات ، فقد احسن والله الاختيار والانتقاء .. ولو كان في نيتي أن أتزوج أو أخطب لما وجدت في العي زوجة أجمل من صديقتك الحسناء ..

قالت : كأنك في غير هذا الحي تجد من تخطبه ؟ ..

قلت: ولا في غير هذا المحي .. ولكنني الان في شاغل عن الزواج . أفلا ينبغي أن أعول نفسي قبل أن أفكر في زوجــة أعولهـا ؟ ..

وكأنها خطبة قد انعقدت بهذا الحواد ، وكأنه حق مكتسب للسؤال عن الحركات والسكنات ، وعن المبيت في المسكن وغيابي عنه بعض ليال .. ولم أفارق المنزل بحملي من الكتب على دفعتين أو ثلاث حتى اعتقدت الخطيبة انني أنوي الرحيل ، وأهم بفسنخ الخطبة التي لم تنعقد قط بكلمة تصريح أو تلميح .. وعزز اعتقادها عندها انني كنت احمل كتابي للمطالعة الى حقل من حقول الليمون بجوار جدول في طريق كنيسة ، فقيل لها انه يهيم بفتاة قبطية هناك ، وانه يؤجل مسألة الزواج بها لانها مشكلة ، لا تنحل الا

وأين أنتم يا أصحاب المنزل الغافلين عن ممكانه وعن زواده وجيرانه ؟ ان مماكنكم الاعزب ليستعد للهرب بالاجرة المتأخرة عليه .. فان لم تصدقوا فتربصوا له في الطريق وانظروا اليه وهو يحمل كتبه دفعة بعد دفعة ليترك لكم حجرتكم خواء خلاء ، لا يعوضكم عن اجرتكم الضائعة ان حجزتم عليه !

وصدق أصحاب المنزل الغافلون ، أو المزعوم عنهم بالباطل أنهم غافلون ..

وحيل بيني وبين أول « رصة » من الكتب خرجت بها بعد هذه الوشاية ، وكادت أن تكون مشاجرة ريفية من طراز الشبجار بالنبوت على الحقوق الضائعة ، ولكن الله معلم والهمني أن أمعلم الكتب وأمضى بسلام ..

وفي يومها اقترضت اجرة السفر للعودة الى أمعوان ..

وفي اليوم التالي لوصولي الى أمنوان ، أرمنلت منها حوالة بريدية الى صديق لي من أبناء الاقليم يدير محلا مشهورا لبيع الطرابيش وتركيبها ..

وانتهى كيد حواء ليلحق به كيد المقادير التي لا تقع في حسبان ..

فقد كان صاحبنا الطرابيشي ممن اشتركوا في ترويسج الطربوش الابيض احتجاجا على دولة النمسا التي كانت تصدر

الينا الطرابيش الحمراء ، لانها أعلنت ضم بلاد البشناق اليها من أملاك الدولة العثمانية ، فقاطعها المصريون وامعتفنوا برهة عن الطرابيش الحمراء بالطرابيش البيضاء ..

واضطفنها وكلاء المعامل النمسوية في القاهرة ، فنصبوا فخاخهم وحبائلهم لجماعة التجار الذين اشتركوا في حركة المقاطعة ، ومنهم صديقنا الطرابيشي من اقليم أموان ..

فلما وصلت الحوالة البريدية الى القاهرة ضاعت في تيه الحراسة والحجز والتصفية واجراءات « السنديك » وأمناء الحسابات ..

ومضت سنوات وأنا لا أعلم مصير كتبي في معتقلها المهجور ، الى أن لقيت الاستاذ عبد العزيز الصدر عرضا فأنبأني أن جيرانه في حدائق القبة عرضوا عليه تلك الكتب فاشتراها ، وانه على استعداد لردها الي بثمنها اذا أردتها . فشكرته وقلت له انني لا أحتاج اليها ، ولكنني قد استردها بثمنها اذا اتسع لها مكان عندي ، ولم يتسع لها \_ بعد \_ مكان ..

# بَين الأمسَل وَاليَّايرِس

وصلت الى أمنوان كالسناهر الذي طوى الليالي وصالا بغير داحة ، ثم ركن بجنبه لحظة واحدة الى طرف الفراش .

انه في منهرته يواصل الحركة ولا يبالي متى يرقد ليستريح ، ولكنه يرقد لعظة واحدة فلا يدري متى هو قادر على النهوض .

كنت أجور على جسدي ولا أعرف لهذا الجور حدودا يرجع عنها ، لان تلك الحدود لم تصدمني قط بصخرة من صخورها ولا يحاجز من حواجزها . .

وكنت أحضر ندوة الزملاء عند ميدان المديرية بالزقازيق ، ثم أعبر المدينة في ليالي الشتاء الى مسكني على حافة كفل الصيادين .. فلا أكترث للمطر ولا للبرد ، ولا ألبس المعطف ولا أحمله تخففا من مؤنة حمله على الذراع ، وهو معلق في حجرة الدار يعلوه الغبار ..

وكنت أقضى اليوم في حدائق القبة على وجبة واحدة من الخبز والجبن أو من الخبز والفول ، ولا يخطر لي أن اهمال الغذاء ضرر أذكره لحظة بعد ذهاب الجوع .

وكنت أفتح الكتاب الجديد فيروقني ما قرأته فيه فلا القيه

من يدي حتى أفرغ منه آخر الليل ، ولا ضياء في البيت غير شمعة أو مصباح ذي فتيل ..

وكنت أحسب أن معفرتي الى امعوان ضرورة الجأتني اليها قلة « المصروف » في القاهرة ، فلما وصلت الى امعوان علمت انها ضرورة ما في ذلك جدال . ولكنها ضرورة الافلاس في ذخيرة البنية واعصابها وليست بضرورة الافلاس في ذخيرة الجيب! . . وقد وقع في خلدي انني ازداد نشاطا في بلدتي لانها مصحة للجسم ومصحة للنفس بين الاقرباء والاعزاء ، فعجبت بعد ايام حين رأيتني أفقد النشاط لايسر الاعمال ، وكنت أحسبه تيارا متجددا لا يقبل المنفاذ . .

تجمعت المتاعب دفعة واحدة وبدا لي كأنني مريض بكل داء ، معروف وغير معروف .. ولا مرض هناك غير الركسود والاعياء باجماع الاطباء، ومنهم الفطاحل العالميون الذين يفدون الى المدينة مشتغلين أو يفدون اليها في حواشى الامراء ..

وتملكتني فكرة الموت العاجل ، فأدهشنني انني لم أجد في قرارة وجداني فزها من هذه الفكرة ، وكدت أقول لنفسي انني أطلبها ولا أنفر منها ..!

واخال ان صدمة اليأس كانت أشد على عزيمتي من صدمة المن ، أو على الاصح ، من صدمة الاعياء ..

وأشد ما أصابني من هذا اليأس انه كان يأمنا من جميع . الآمال ، ولم يكن يأسا من امل واحد ..

## خلاصة الامل ا

كان يأسا من معنى الحياة ، ومن كل غاية في العياة ، لانني قبل ذلك بشمهر عكفت على القراءة في كتب « الفلسفة المادية »

وأكثرت من النظر في مذهب النشوء والارتقاء ، فلاح لي أنب أصدق من أقوال خصومه المتعصبين الذين تصدوا للرد عليه بين الاوربيين باسم الدين ، ولاح لي من النظرة الاولى على غير روية فيه انه يهبط بالانسان الى حضيض الحيوان ، ولا يبقي بينه وبين السماء معراجا واحدا يرتفع عليه ..

وكذلك كتبت في مقدمة كتابي « خلاصة اليومية » . . ان « الانسان حيوان زاق ولكنه حيوان » . .

وقصة « الخلاصة » هذه هي قصة الامل الذي بقي عندي يومئذ في شهرة الادب ، وفي عدد الايام التي أقضيها قبل ظهور هذا الكتاب ، وكنت اظنني مبالغا اذا حسبتها بأكثر من الايام!

هو الموت اذن كماامىتقى في خلدي بلا أثر ولا خبر . وهو الموت اذن أمضى اليه صفر اليدين من مجد الادب ومن مجد الدنيا ، ومن كل مجد يبقى بعد ذويه . .

وهل هذا يليق ؟ يا ضيعة لرجاء المجد المتطلع الى عشاقه وعباده ؟ . . فهل أقل من هدية في اليد تجبر خاطر العرف على ابواب الابدية؟ وهل يقال انه يجلس على الابواب في انتظار زيارة فارغة اليدين ؟

ويجوز انني كنت اطيق في تلك الفاشية ان اوفي القربان المطلوب بتصنيف كتاب من وحي الساعة والمنامبة ، ولكنني عدلت عنه لضيق الوقت والشبك في اتساع الاجل. ويجوز انني أحاوله واستنفد به الفضلة الباقية من مطالب العمر المحدود .. فاذا كان ما تيسر كافيا فذاك ، وان كان للمجد ضريبة أغلى مما تيسر فله ان يتقاضاها حيث يلقاها .. فلا خير في جود بغير الموجود ..

وما تيسر يومئذ هو « خلاصة اليومية » .

## يوميات اليأس!

و « اليومية » هذه هي دفتر صغير كنت أقيد فيه الخواطر والتعليقات ، وأبادر الى ايداعه أبيات الشعر التي نظمتها ولم أتممها قبل أن أنساها ، أو رؤوس الموضوعات التي نظرت فيها ولم أفرغ من دراستها ، أو ملاحظات الطريق ونوادر الاحاديث العابرة التي أعاودها في مناسباتها . وقد اجتمع عندي من هذه اليوميات دفاتر ثلاث سنوات .. فلما وقع في وهمي أنني سأذهب بغير اثر ولا خبر \_ تصفحت هذه الدفاتر ، ونقلت منها صفحات متفرقة تشتمل على جميع نماذجها ، وبعثت بها الى صديق في القاهرة أقول له ان هذه الصفحات هي كل ما أتركه اذا تركت العياة ، فان وجدني أهلا للذكر ووجدها أهلا للنشر حرج عليه ان يهمل نشرها ويسلمها للنسيان يطويها حيث طواها في زاوية من زواياه ..

ولبثت هذه « الخلاصة » المخطوطة سيلاحا من اسلحة الفكاهة والنكاية يشيحنه اخواننا الذين عرفوا القصة ولم يتورعوا عن استغلالها .. فمنهم من يقول متململا : متى تظهر خلاصية اليومية ؟ لقد طال الامد على انتظارها .. ومنهم من يقلول مستمهلا كلما شكوت أو التمسيت العلاج : على رسلك بالله ..! ان المطابع مشيغولة في هذه الايام .. فاصبر هنيهة حتى تفرغ لطبع خلاصتك وأمثالها ..!

وما برحوا يستعجلونني ويستمهلونني حتى أرحتهم وأرحت نفسني بطبع خلاصة اليومية ، بعد أن أضفت اليها وحذفت منها،

وكان من التوفيقات التي لم اترقبها أنها نفدت في أقل من معتة شهود ، فلم يبق من الفي نسخة طبعتها منها غير مائة أو نيف ومائة ، وهو نجاح غريب لكتاب ولدته فكرة بائسات من الحياة ..

## الاكاذيب المتفق عليها!

ولقد عاش معي وهم الموت حقبة في أمنوان ، وعاش معي حقبة اخرى في القاهرة .. بعد ان رجعت اليها في وقدة الصيف ، ولكنني التفت فلم أجده معي في شاطىء الامنكندرية يوم ذهبت اليها لاول مرة ، بل وجدتني مع عرائس البحر وعرائس الشعر في لجة من لجج الامل والمغامرة . وبرحت الامنكندرية بعد شهرين لابحث عن عمل بالقاهرة .. أين ؟ افي الصنحافة ؟ كلا .. فما زالت الصنحافة في مثل محنتها التي عهدتها يوم انتهيت من عملي فيها .. أفي التدريس ؟ .. كلا أيضا .. فان المدارم قد بدأت عملها ، ولا معرفة لي بأحد من أصحابها .

ولم يطل بحثي هذه المرة ، فانني وجدت « المأوى » الذي لا بد منه في عمل بين الصحافة والوظيفة ، او بين خدمة الميري والخدمة المحرة ، فعملت في قلم السكرتارية بديوان الاوقاف . .

كان الامىتاذ « عبد الرحمن البرقوقي » رحمه الله قد أصدر مجلته «البيان» وكتبت فيها بعض الفصول، ومنها تلخيص لكتاب « ماكس نوردو » المشهور عن أكاذيب المدنية العاضرة..

وكان من دأب الشيخ البرقوقي أن يسأل شيوخ الادب رأيهم في مقالات المجلة وابوابها . فسأل حافظ عوض ، ومنأل مصطفى صادق الرافعي ، ومنأل محمد المويلعي صاحب عيسى بنن هشام . فانتقد حافظ عوض عنوان الكتاب كما ترجمته المجلة ،

وزاد انتقاده في ثقة الشيخ بكاتب هذه السطور ، لانني ترجمت عنوان الكتاب «بالاكاذيب المتفق عليها» واقترح الشيخ البرقوقي ان « نسجعه » ليوافق أسماء الكتب فجعلناه « الاكاذيب المقررة في المدنية الحاضرة » .. فلما جاءه النقد من بعيد – وهو على عادته مريع التصديق – قال لي انه لن يرفض رأيي مطاوعة لرأي السبعة بعد الان ..

ومنأل مصطفى صادق الرافعي فزاده انتقاده ثقة بي كذلك، لانه قال لي انه يسمع حكمه في البيان العربي ويرفضه فيما عداه ولا مبيما كتابه «الفكر ومباحث العصر الحديث»، وقدأ نحى الرافعي على « نوردو » وعلى كاتب هذه السطور ، فحسنت هذه الشيادة المعكومية عند الشيخ ..

ولقى صاحبنا المويلحي فسأله عني قائلا:

\_ بماذا يشتغل هذا الشاب ؟

قال الشبيخ به بلا شيء!

قال: اتراه يعيش على شبيء من ميراث جده العقاد؟

فأفهمه الشيخ انني لا انتمي الى « السيد حسن مومسى العقاد » المشهور ، وانه لا قرابة بيني وبين ذلك البيت ، وانني اعيش بالقليل مما يردني من أهلي ، وبالقليل من اجور المقالات ، و فصول الكتب المترجمة .. فقال المويلحي مبتسما : « انه أولى بالوظيفة من اكثر « التنابلة » الذين عندنا في هذا الديوان . » فطلبتها ، فأجيب طلبي لساعته بغير امتحان ..

وقدكان ديــوان الاوقاف في تلك العقبة مجمع الادبـاء والشعراء من شيوخ وشبان .. كان فيه محمد المويلحي ، واحمد الازهري صاحب مجلة الازهر ، واحمد الكاشف ، وعبد العليم المصري ، وعبد العزيز البشري ، وحسين الجمل : وحسن الدرمن ، وعلي شوقي ، ومحمود عماد ، ومصطفى الماحــى ،

وغيرهم من « المحررين » المغمورين .. وكان عملي الاول فيه مساعدا لكاتب المجلس الاعلى بقلم السكرتارية ، وهي وظيفة من أخطر وظائف الديوان في ذلك الحين .

#### ستمسرة الخديو

وكأنما هي قسمة واحدة تلقاني على صور متعددة في جهات مختلفة .. فكلما اشتغلت بعمل من الاعمال وجدته في ابان ازمة من ازماته أو مرحلة من مراحل الاضطراب في تاريخه ، وأول هذه الاعمال عملى في وظائف الحكومة باقليمي قنا والشرقية ..

ففي هذين الاقليمين بدأت أول حركة من حركات الشكاية الاجماعية بين الموظفين بعد الاحتلال ، ولم تزل قائمة حتى انتهت بزيادة الحد الادنى لمرتبات الوظائف الى خمسة جنيهات والشروع في تعديل نظام العلاوات وقانون المعاشات .

واشتغلت بالتحرير الصحفي يوم كانت الصحافة المصرية في أحرج أوقاتها بعد قيام الاحزاب وقبال اعادة قانون المطبوعات ..

ثم هأنذا اشتغل بديوان الاوقاف ، وهو ميدان المعركة العامية بين السلطة الشرعية والسلطة الفعلية وطلاب الاصلاح . ولست بآميف على هذه القسمة التي تسوقني الى الاعمال في ابان أزماتها ومراحل اضطرابها ، فقد كانت أنفع لتربيتي النفسية من فترات الهدوء والاستقراد .. وكان عملي في ديوان الاوقاف بين مينتي ١٩١٢ و ١٩١٤ أكثر من عملي في وظيفة من وظائف الارتزاق ، فقد كنت أجهل الكثير من حقائق بلدي ومن أمراد شؤونه العامة لو لم أقض تينك السينتين في ذلك الديوان ..

كانت يد الخديو مطلقة في وظائفه وامواله .. وكان مع الامنف الشديد يحتكرها لاشباع نهمه من المال والدسيسة ، ولا يأبى ان يسف الى الاختلام من اموال الصدقات وامنتباحة السنمسرة على صفقات الامنتبدال .. وشاعت في تلك الايام قصة أرض المطاعنة التي أخذ فيها الخديو لنفسه سنتين ألف جنيبه بامنم «العمولة أو الوساطة» وعاد بعدها فتعقب كل من عارضوه ووقفوا له في طريقه من الموظفين النزهاء ، فعاقبهم على الامانة واليقظة بالفصل والاهمال ..

وكان المحتلون يحاربون الخديو على تقليد النزاع بين السلطتين ، ويأبون عليه أن يستأثر بهذه الحكومة الصغيرة في داخل الحكومة الكبيرة ، ويعلمون انهم لا يستطيعون المساس بالمعاهد الدينية فيرجعون سرا الى الاستانة لجس النبض في دار الخلافة والتمام الفتوى من شيخ الاسلام بجواز الرقابة الرميمية على نظار الاوقاف ، وعلى ناظرهم الكبير وهو أمير البلاد . .

وكان طلاب الاصلاح يهتمون بأمر واحد ، وهو القضاء على المفاهد في ديوان يرتبط به نظام المعاهد الدينية اشد الارتباط .. فلا أمل في اصلاح هذه المعاهد ، ولا في اصلاح الانهر بفروعه ما لم تكن القضاء الشرعي معها ، ولا في اصلاح الانهر بفروعه ما لم تكن ادارة الاوقاف خاضعة للرقابة العلنية خارجة من تلك العزلة التي جعلتها أشبه شيء بضيعة من ضياع الخاصة الخديوية ، مع الفارق بين ضيعة يغار عليها مالكها وضيعة يبددهامن يملك الامر فيها ..

## مقالات بلا توقيع!

وبين هذا المضطرب عملت في الديوان .. والقلم الذي عملت فيه هو حومة المعركة في ميدانها ، لانه القلم الذي تمر به مذكرات مجلس الاعلى ، وهذه هي المذكرات المجلس الاعلى ، وهذه هي المذكرات التي تعرض فيها مسائل الموظفين وقضايا الصفقات ..

والسنة التي عملت فيها بالديوان هي السنة التي انتهت بتحويله من ديوان الى نظارة ، وصدور الامسر بعسرض ميزانيته على مجلس النظارة والجمعية التشريعية ..

ولقد كانت فضائح الاوقاف مرا مباحا لكل من يميل اليه بأذنيه .. فليس فيها من باب أولى سر يخفى على موظف في قلم السكرتارية يتصل كل يوم بموظفي الديوان ممن يشتغلون بمسائل المذكرات التي تعرض على مجلس الادارة أو المجلسس الاعلى ...

وقد هالني ما علمت من فضائح الديوان بعد فترة وجيزة ، وان كنت لا أجهل قبل ذلك انها شيء يهول ..

وكنت اتكلم ولا اتحفظ ..

وربما كتبت الى الصحف بعض المقترحات لاصلاح الديوان بغير توقيع ، وربما تحدثت بها في المجالس التي أختلف اليها ، وكلها في بيئات الادباء المدرميين بمدارم العبامية الاهليــة حيث كنت اقيم ..

وكان الامتاذ حسين روحي الايراني صاحب احدى المدارس الكبيرة في العباسية البحرية ، وكان يعمل في مناعات من اليوم بالترجمة في دار الوكالة البريطانية ، فجاءني عصاري ذات يوم مقول معتدرا:

\_ ارجو ان تغتفر لي غلطة وقعت فيها بغير اذنك! ...

قلت: خيرا .. فما أظن انني عرضة منك لغلطة تضير .. قال : انهم معالوني اليوم عن مقترحاتك في الصحف وانا اترجمها لهم فقلت انني اعرف كاتبها ، وذكرت لهم انني اراك في كثير من الايام .. فهل يغضبك ما فعلت ؟

قلت: انني كما تعلم كنت مستعدا ان اكتب في الصحف بتوقيعي لو كنت أمستطيع ذلك مرتين دون أن يبادروني بالفصل من الوظيفة ، فلا لوم عليك ولا حرج علي ..

قال: ليس هذا كل ما في المسألة .. فأن السكرتير الشرقي يريد أن يلقاك .. فهل لديك مانع ؟

قلت: لا مانع لديه فما المانع لدي ..

## قالوا: لا يزال صغيرا

وبعد يسومين لقيت مستر ستورز مع الاستاذ حسين روحي ، فاستهل العديث بالكلام على الادب وعلى برنارد شو .. ثم استطرد إلى الكلام على الصحافة ، واكثر من الكلام عسلى صحيفة « المؤيد » وقرائها ومحرديها ، ثم مضى مستطردا إلى الكلام على الاوقاف فسألني عن صفقة منوية على ارض يملكها عين مشهور من اعيان القليويية ، وعجبت لعلمه بخبرها وهي لا تزال في دور التحضير الاول ولما تصل مذكرة من مذكراتها الى قلم السكرتارية ..

ثم بدرت منه كلمة جافية لا ادري كيف جرى بها لسانه ، الا أن يكون قد تعود الجهر بأمثالها ولم يتعود من أحد أن ينكرها عليه ، فقال : الا ترى أن حرمان الاوقاف من الرقابة الاجنبية هي علة هذه المفاميد التي شاعت فيها .. ؟!

فصدمتني هذه الكلمة النابية ، ولم البث ان اجبتها بحدة

ظاهرة ، فقلت : ان المجلس البلدي الاممكندري يتمتع برقابه أ اجنبية من كل جنس وملة ، ولا اظنكم تحسبونه مثلا من امثلة النزاهة والنظام ..

فتنبه ومعكت ، ثم امعتأنف الحديث ليختمه بعبارة صالحة للختام ، واستأذن هنيهة ثم عاد قائلا : ان اللورد يعني كتشنرككان يسره ان يراك لولا انه يخرج الساعة الى موعد مريع ..

فنهضت وودعت ، وصادفني اللورد على باب المكتب فأومأ بالتحية ومضى في طريقه ، وجاءني الامنتاذ حسين روحي في المساء يقول ويضحك : ماذا صنعت يا أخانا .. ان الرجل اجفل من جوابك الصارم ولكنه قال : ان حديثك كان شائقا جدا ..

#### \*\*\*

وأراد الامنتاذ روحي ان يصرف الموضوع ، فقال ان مسألة « المؤيد » كانت عندهم أهم من مسألة الاوقاف ويلوح لي انهم كانوا يودون لو توليت تعريره ، وكانوا يظنونك اكبر منا من عشرة العشرين ولكنهم حسبوا عليك جريرة الشباب وقالوا : انه لا يزال صغيرا .

وهكذا عدنا الى حديث الصحافة من طريق ديوان الاوقاف، وهكذا منعود اليه بعد قليل ..



## بَين الوظيفية والصّحافة

## معركة الأوقاف

عملت في ديوان الاوقاف . . وكان عملي في مكاتب السكرتارية اقرب المكاتب الى دخائل الديوان ، ولكنني أعترف اليوم بأن ما علمته في أيام خدمتي بالديوان منخفايا المعركة التي دارت حوله لم يكن غير الفقاقيع التي تطفو على وجه الماء . .

كانت معركة حامية تدور وقائعها بين القاهرة ولندن والاستانة ، وتشترك فيها حاشية الخديوي ودار الوكالة البريطانية وحزب الامير حليم واعوانه من رجال تركيا الفتاة ، وأناس متفرقون في القاهرة من طلاب الاصلاح .

وكان الخديوي يستميت في التشبث بموارد الديوان ولا يقبل بحال من الاحوال ان تسحب ميزانيته من ميزانية الدولة ، وحجته في ذلك انه صاحب الولاية على الاوقاف بحكم الشرع وبنصوص الواقفين في كثير من الاحوال ..

وكان المحتلون يحاربون السيطرة الخديوية على الاوقاف كما يحاربونها في كل جهة أخرى .. ويريدون في حربهم لهذه السيطرة في ديوان الاوقاف \_ بصفة خاصة \_ أن يحولوا بين المخديوي وبين استخدام أموال الاوقاف في حماية سلطانه ونشر دعوته ، منواء كانت مما يخصه ويخص العرش ، أو كانت

مما يعم الحركة الوطنية لمقاومة الاحتلال ..

وكان طلاب الاصلاح في حرج شديب لانهم يريدون ان يقطعوا دابر الفساد في الديوان وما يتصل بهمن المعاهد الدينية، ولكنهم يكرهون ان يتومىلوا الى ذلك بمعونة المحتلين ..

ثم حدثت في السنة الاخيرة التي عملت فيها بالديــوان حوادث مختلفة بين القاهرة والاستانة غيرت وجوه المسألـة ، ويسرت ما لم يكن ميسورا قبل ذلك بسنة واحدة . .

## الغديو بين نارين

نشأت الجمعية التشريعية بمصر فوجد طلاب الاصلاح منبرا « قوميا » ينادون من فوقه بوجوب الاشراف على ميزانية الدولة كلها ، ومنها ميزانية الاوقاف . .

وتولى الحكم في الاستانة اناس يكرهون الخديوي لانهم اصدقاء أسرة حليم المنافسة لاسرة اسماعيل ، ولانهم يذكرون للخديوي مصادرته لجماعة تركيا الفتاة تمهيدا للمطالبة بجزيرة وطشيوز » التي كانت في حوزة محمد علي الكبير ، ثم استولى عليها السلطان عبد الحميد الثاني مدعيا انها كانت هبة شخصية لرأس الاسرة ، ولم تكن من أملاكه التي تنتقل بالميراث ..

وامنتطاع المحتلون في ذلك العهد أن يكسبوا لهم عضدا قويا بدار الخلافة ، وان يحصلوا على وعد من أقطاب الحكومة التركية بمساعدتهم على تقييد مبيطرة الخديوي في الديوان ولو اقتضى الامر خلعه وإمنناد الامارة الى أمير في بيت حليم ..

وتم اخيرا تحويل الاوقاف من ديوان الى نظارة او وزارة ، وكان اميم الوزارات يومئذ \_ وهو النظارات \_ مما يسبوغ ادماج

الاوقاف في عدادها ، لاشتهار الاشراف على الوقف بامسم

## أول وزير

واختير للنظارة رجل من انصار المخديو ترضية له وتغطية لمخذلانه ، فكان ناظرها الاول في عهدها الجديد « أحمد حشمت باشا » رحمه الله . وقد كان قبل دخوله الوزارة وكيلا لحزب القصر بين الاحزاب الثلاثة ، وهو حزب الاصلاح على المبادىء الدمنتورية ..

و بعد ايام قليلة من قيام الوزير بعمله في الوزارة ، جاءتني بطاقة صنفيرة من بطاقات الدعوة الى مكتبة، محدود فيهاللمقابلة معاعة قبيل الظهر من ذلك النهار .

وكدت أجزم بالباعث الى دعوتي لمقابلة الوزير، وأنا موظف في أصغر درجات الوظائف في سلك الخدمة في الديوان .

وماذا يكون الباعث الا انني من المشهورين بادارة الديوان، وانني ممن تتجه المظنة اليهم في الكتابة عنه بالصحف والعلم بأسراره من المذكرات ؟

ليس فيها قولان كما هو ظاهر ..

ولكنه في الواقع كان تخمينا نادرا يدل على وجوب التردد في قبول التخمينات مهما تبلغ من الرجاحة والقوة ، فان الوزير لم يتعرض لمسلكي في قضية الديوان بغير التلميح من بعيد .. وانما خاطبني في أمر مقالة من مقالاتي نشرتها في الصحف وذيلته بتوقيعي الصريح ، وهي مقالة كتبتها تأبينا للشيخ على يومن صاحب المؤيد رحمه الله ، ونشرتها صحيفة «عكاظ» الاسبوعية

التي كنا نخصها برسائلنا النقدية أنا ، والمازني ، وشكري وبعض الزملاء ..

ومن أضاحيك المصادفة ان الوزير كان صديقا للشبيخ علي يوسن ، وكان وكيلا لعزبه وخصما لكثير من خصومه .. وكان من أشياعه القليلين الذين مشوا في جنازته وأشرت اليهم في بعض ما ذكرته عن وفاء المشبيعين له بعد الوفاة .

## من فصول الشبيطنة!

وكان الشبيخ على يوسنف قد ترك « المؤيد » وهجر الحياة العامة ، واصطلحت عليه العلل والنكبات .. وقضى نحبه غير مذكور من أقرب المقربين اليه ، فلم يسر في جنازته منهم غير آحاد معدودين ، بينهم وزير الاوقاف ..

وقلت في تأبينه ان الرجل كان « نفاعا ضرارا » ولكنه كان ينفع ويضر لتمكين نفوذه واستصلاح الاعوان في مشكلاتك وقضاياه .. فمن وصلت اليه يد من اياديه لم يكافئه عليها بالمعبة وخلوص النية ، ولكنه يحس انه مدين مطالب بدين يوفيه في يوم من الايام .. فلا جرم يشيعونه غير محزونين ويمضون في جنازته متحدثين متشاغلين ، لانهم في حالة نفسية أشبه بحالة المدين الذي أعفاه موت الدائن من الوفاء له بما عليه ..

خاطبني الوزير بلهجة هادئة كانها لهجة الامتاذ الذي يلوم تلميذه على فصل من فصول الشيطنة لا يبلغ عنده مبلغ السخط الشعديد ولا يخلو من بعض الرضى . فقال بعد الاشارة الى مقال التأبين : « كان أحرى بقلمك الناشىء أن يتخذ له في تأبين الموتى منهجا أطيب من هذا المنهج .

وكان عليك الا تنسى : في هنذا المقام قول عليه الصلاة والسلام :

« اذكروا محامين موتاكم .. »

فاجتهدت ان يكون جوابي في لهجة توائم لهجة الوزير ، وقلت ما معناه: «انني لو علمت للشيخ حسنات غير التي ذكرتها لما فاتنى ان اذكرها . . »

فاقتضب العديث ، مصطنعا الجد ، وقال :

«على كل حال ، اجعل لقلمك مستقبلا كمستقبل الشيخ ان استطعت ، واستخدمه في عملك ، ودع عنك فضول الاقاويل والاحاديث » .

## شبح المؤيد ا

المؤيد . . المؤيد . . المؤيد . .

المؤيد . . المؤيد . . المؤيد . .

ما هذا المؤيد الذي يلوح لي انني القي شبحا منه أينما ذهبت هذه الايام ، حيث اريد وحيث لا أريد ..

قبل اسابيع ـ على ما أذكر ـ جاءتني تذكرة مطبوعـة كتذاكر الدعوة الى المحافل والمجتمعات يقول كاتبها «سيد كامل» انه يتصدى لتحرير المؤيد ويود لو يستعين بالاقلام الفتية في تجديد حياة «شيخ الصحافة» .. او كلاما من هذا القبيل ..

فمن يكون « مىيد كامل » هذا ؟ ...

انني لم اكن اعلم عنه شيئا ، وأشفقت ان يكون مرشحا للقيام على تحرير المؤيد من قبل الانجليز .. لانني تبينت من حديثي مع مستر «مستورز» انهم يهتمون بهذه الصحيفة ويودون لو يبعثونها باشرافهم وتحت رعايتهم ، وقال لي الامتاذ حسين

روحي انهم كانوا يظنون انني « أصلح » لهذه المهمة ولكنني خيبت رجاءهم ..

#### مولاه!

فهل « مىيد كامل » هذا ممن حققوا عندهم هذا الرجاء ، فاختاروه لتوجيه هذه الصحيفة ، ولو من بعيد ؟

خطر لي هذا الخاطر لاول وهلة .. ولم يفارقني حتى علمت المزيد من تاريخ « الدكتور سبيد كامل » فعلمت انه افضيل واصدق في الوطنية وفي الولاء لمولاه من أن يصلح لتلك المهمة من بعيد او قريب .. وقد كان مولاه الذي تولى تعليمه في فرنسا على حسابه بتوصية منصاحب المؤيد هو الخديو عباس الثاني ، وهو الذي دشيحه للقيام على تحرير المؤيد بعد اعتزال الشيخ علي يوميف لعمله في الصحافة .. عسى ان يحتفظ بأمانة التراث الموكول اليه من ولي نعمته ومن اميتاذه الموصى عليه ..

وها هو ذا وزير جديد يفتتح خطابه الاول لي بعديث عن المؤيد وصاحبه وأصحابه ، فما هو شأن المؤيد معنا أو ما هو شأننا مع المؤيد ؟ أهو « لعظ الغيب » يرانا على مقربة من تلك الصحيفة من حيث لا نراه ؟ . .

يحق لي - لو أردت - أن أصدق هذه الهواتف الغيبية ، فانها لم تنته عند هذه النهاية ، ولم ترل تلاحقني بخبر من هنا واشارة من هناك حتى عادت بي الى العمل الصحفي محررا بالمؤيد .. وكان السبب المباشر لعودتي اليه قصيدة نشرها المؤيد .. ونظمها شاعر من شعراء السكرتيرية بنظارة الاوقاف ، وهو المرحوم عبد الحليم المصري الذي كان يتطلع الى مكان « شوقي » في القصر الخديوي ، ووصل اليه ولكن بعد زوال الخديوية ..

#### فضيحة الادب

نظم عبد الحليم قصيدة من أحسن قصائده عن « الخصيب » أمير مصر في أيام الدولة العباسية ، وقال فيها عن شاعر النيل:

وشاعر النيل دون الخلق يشربه بينا يشتق الصدى منا الحشاشات

وما كان يعني في الحقيقة غير الخديو عباس وشاعسره أحمد شوقي ، وما كان بالقارىء من حاجة الى البراعة لفهم هذه المواربة المكشوفة .. فقد فهمها كل قراء المؤيد من الادباء ، ولم يخف مقصدها على أحد غير محرد المؤيد الاول في تلك الاونة : احمد حافظ عوض الذي ترك منصبه في قصر عابدين ليشرف على تحرير هذه الصعيفة في أدق مرحلة من مراحلها ، وخاتمتها ..

أو لا تنشر تلك القصيدة عن الخديو وشاعره الا في المؤيد دون غيره من الصحف اليومية والاسبوعية ؟..

فضيحة من فضائح الادب والصحافة لم ينم لها حافظ عوض ، ولم ينم لها شوقي ، ولم تنم لها نظارة الاوقاف .. وأولهم ناظرها في ذلك الحين محمد محب باشا وقد كمان متهما في الحاشية الخديوية بمحاباة الانجليز ..

وحضر « حافظ عوض » ذات يسوم الى ديسوان الوزارة ، ولقيته في مكتب الوزير ولا أدري على التحقيق هل دعاني أحدالى المكتب للقائه ، أو ذهبت الى المكتب بغير دعوة من أحد لسبب من أسباب العمل في مذكرات المجلسين : مجلس الادارة ، والمجلس الاعلى ..

ولكنني لقيت حافظا يبتدرني بالسؤال والسلام ، ويقول

لي مازحا: ماذا تصنع هنا؟ ان مكتبك مستعد بدار المؤيد ، وان عملك الذي خلقت له ان تكتب المقالات لا أن تلخص المحاضر والمذكرات .

ثم قال: ان صفحة الادب في المؤيد تحتاج الى أديب يتفرغ لها ، ولا ينظر في عمل من اعمال الصحيفة غير كتابتها او الاشراف على ما يكتب فيها ..

قال: ولو ان وقتي كان يتسبع للتفرغ لهذه الصفحة لمسا امتغفلني هذا « الولد » ودس علينا تلك القصيدة المسمومـة التي جملتنا مىخرية المجالس الادبية .

ولم أتردد في قبول الدعوة الى تحرير الصفحة الادبية في شيخ الصحافة العربية ، فانني لم اكن أطمع في الرابعة والعشرين الى عمل أهم من هذا العمل في الصحافة .. فان كانت لدي بقية من الرغبة في صناعة القلم من طريق الصحف فلا انتظار اذن لما هو اولى بالقبول من هذه الدعوة بعد ان جاءتني بغير عناء وبغير طلب .. ولا محل للتردد الا أن يكون عملي في نظارة الاوقاف أحب الي وأجدى علي من العمل في الصحافة ، ولم يكن عملي في النظارة مرضيا لي في حياتي الادبية ولا في حياتي المعيشية ، فعلام التردد ؟ وفيم البقاء ؟ ..

## العودة الى الصنعافة

وامتلأ مكتبي « الخالي » بدار المؤيد قبل ان ينقضي الاسبوع .. ولم يمض أيام حتى عاودني الطالع القديم : ذلك الطالع الذي تحدثت عنه في مذكرة معابقة من هذه المذكرات .. لا أدخل عملا الا وجدته في مرحلة من أدق مراحل تاريخه ، منذ عملت في الوظائف الحكومية ، الى أن عملت في الصحافة ، الى أن

عملت في ديوان الاوقاف ، إلى ان عاودت العمل في الصحافة كرة أخرى !

ولا أطيل في شرح تلك المرحلة من حياة المؤيد، فقد يغني القارىء عن شرحها انها وافقت الشهور الاخيرة من تاريخ الخديوية المصرية قبل الحرب العالمية الاولى، وانني لم أملخ في المؤيد شهرا او شهرين حتى ماجت الدار بالحركة التي شعلت رئيس التحرير عن الدار وعن صفحتها الادبية وصفحاتها الاخرى، وتركتني فيها بين دمائس القصور ودمائس الصحيفة التي لزمتها من مخلفاتها التقليدية!

كان الخديو يعلم ان لورد كتشنر يصر على خلعه ويرشح للخديوية أميرا من أمراء بيت حليم ، وكان يعلم ان كتشنر لن يغلبه بقوة غير قوة الخلافة في الاستانة او قوة الرأي العام في مصر ، وفي طليعتها قوة المعارضة من قبل الجمعية التشريعية .

فأما قوة الخلافة في الاستانة فقد احتاط لها الخديو بسفره في تلك السنة الى الاستانة ، وعدل عن زيارة المصائف الاوربية كعادته في السنوات الخالية ، ليبقى الى جواد الخليفة متأهبا لاحباط المؤامرة عليه .

## الخديو يزور سعد زغلول!

واما قوة الرأي فقد احتاط لها برحلة شعبية في الوجه البحري تعمد فيها زيارة الاعيان في قصورهم وزيارة الفلاحين بين أكواخهم وامتقبال الشعب حول سرادقات الاحتفال حيثما نزل بقرية من قراهم ، غير ممنوع منها أحد من الكباد او الصغار ولا من الرجال أو النساء . ولج به العرص على ابراز صداقته للمعارضين في الجمعية التشريعية ، فجعل امدماءهم في

الصنف الاول بين اسماء الاعيان الذين تقع قراهم على خط الرحلة ، ودعاهم الى مصاحبته في غير قراهم ، وأولهم سعد زغلول .

ولم يشأ الغديو أن يؤتمن على مرامعلة « المؤيد » باخبار الرحلة احد أقل من رئيس تحريره فأخذ حافظ عوض في ركابه ، وجاءني حافظ الى مكتبي قبل سفره يمهد للطلب الذي يريده مني : وهو تنقيح أخبار المراسلين بالصبغة الادبية وانتظار الرسائل منه لمراجعتها قبل اثباتها في الصحيفة بالصيغة الاخيرة ،وهي الصيغة التي ستظهر بها في الكتاب الذهبي. وكرر كلامه عن الرحلة وعن الصيغة التي ستظهر بها بعد ذلك في معجل شبيه بالسجلات الرسمية ، وانصرف وهو يقول :

\_ انه عمل أدبي خالد على أية حال ، وانه يستحق أن أوجل من أجله صفحة الادب الى حين .

## الكتاب الذهبي !

وانهالت الرمعائل كالمطر المنهمر من المرامعلين واعيان الاقاليم وكلمن قال له الغديو كلمة أو قال كلمة للغديو ، وضاق الوقت عن ملاحقتها بالقراءة والترتيب فضلا عن التنقيي والتصحيح ، ثم انطوى الكتاب قبل أن تنفتح صفحة مين صفحاته ، ولا يزال منطويا الى الان .

مشترك من مشتركيه الموعودين ضل طريقه الى حجرتي بدلا من حجرة المحسرد الذي كان منوطا بتسلم الرمائسل وتسليمها الي بقائمة مكتوبة لايداعها في ملفاتها الى حين الفراغ من تدوينها . فعلمت من خلال كلام المشترك الموعود انه اعطى المحرد المنوط بتسلم الرمائل عشرة جنيهات باميمي ، وانه حضر في ذلك اليوم ومعه شيء زهيد على سبيل الهدية : ماعة

وسلسلة ذهبية .. ولي بعدها هدية على « قد المقام » بعد ظهور الكتاب .

وتركت « الملفات » في أماكنها ريثما يعود رئيس التحرير من الرحلة ، وعاد رئيس التحرير فاستعفيته من العمل في الكتاب وابلغته ما مسمعت ، وقلت له ان محرري «المؤيد» احرار فيما يأخذونه ويدعونه ، ولكنهم لا يملكون ان يزجوا بامسمي في معاملاتهم ومبايعاتهم ، ويحق لي اذا فعلوا ذلك ان أصحح ظنون النامس ، ومعاترك له \_ أي لرئيس التحرير \_ أن يختار طريقته لتصحيح هذه الظنون ..

فتجهم رئيس التحرير وتوعد المحرد المسؤول بالويل والثبود . ووعدني أن يكتب غدا في المؤيد كلمة تزيل اللبس وتبعد الشبهة عني في أمر الكتاب ورمائله واشتراكاته ، ورجاني ان أغض النظر عن المسألة ولا أنقطع عن العمل في الكتاب .

ويعلم أصحاب الاستاذ حافظ رحمه الله انه كانت لسه مواطن ضعف في تحياته ومقابلاته ، ومنها انه يتشبه بالامير في مناورات الرضى والغضب والتقريب والاقصاء ، وانه يجعل من زمرة عمله بلاطا صغيرا تكثر فيه مناوبات التشجيع والاعراض ولمحات الابتسام والعبوس ، وقد شهدنا في مساء ذلك اليوم تمثيلية وجيزة من هذه التمثيليات ، كانت هسي فصلها الاخير!

## اخر عهدي بالصحافة!

في مساء ذلك اليوم زارني الاستاذ المازني والاستاذ محمود سعيد الذي أصبح بعد لك مستثنادا في المحاكم الاهلية . ونزلنا الى باب الدار ننتظر مركبة خالية تمر بنا لنستقلها الى

ندوتنا المعهودة عند دار القضاء «في الوقت الحاضر» .. ولم نكد ننادي المركبة العابرة حتى مر بنا الامنتاذ حافظ عوض يحيينا بيمناه ويضع يسراه في ابط المحرد « المتهم » وهو مقبل عليب بالضحك والحديث ، ثم صدر المؤيد في اليوم التالي وليس فيه كلمة عن الاشتراكات ولا عن تصحيح الظنون .

وكان هذا اخر عهدي بالمؤيد واخر عهدي بالصبحافة قبل الحرب العالمية الاولى ، لانها نشبت قبل نهاية الصيف !

#### يجوز ..

أغلب الظن عندي ان قصة خروجي من نظارة الاوقاف ثم من صحيفة المؤيد كانت « قضاء وقدرا » كما يقولون في لغة التحقيقات القانونية .

أما العارفون بتحقيقات الحواشي الملكية فقد كان لهم رأي اخر في القصة بحدافيرها ، وكان من رأيهم ان الخطة وضعمت يومئذ في القصر لفصل كل موظف بالاوقاف عرفت عنه المعارضة في نظام الديوان ، لا فرق بين أكبر الموظفين وأصغر الموظفين! وكان أكبر المعارضين من الموظفين لصفقات السمسرة وكان أكبر المعارضين من الموظفين لصفقات السمسرة والامتبدال عبد الرحمن فهمي « بك » وكيل النظارة ، فخرج محالا الى المعاش .

وكنت انا أصغر المعارضين من الموظفين ولا حيلة لهم في فصلي بالاحالة الى المعاش ، فليكن فصلي « بصنارة » الصحافة ، ثم بمائة معبب ميسور بعد الوصول الى البر . غير الامين ! و « يجوز » هي كل ما اقوله في التعقيب على هذه الفكرة القريبة البعيدة ، ولولا انني امعتقلت من النظارة ورفضيت امعتقالتي قبل ذلك ، لرجحت التدبير بفعل فاعل على القناعة امعتقالتي قبل ذلك ، لرجحت التدبير بالعواشي الملكية !

# ف*ي البحرب*العسّالميّة الأولى

## ساعات بين الكتب

أقمت في القاهرة أياما بعد استقالتي من تحرير « المؤيد » على نية السفر الى الصعيد الاعلى ، وقد منيت نفسي مومسا كاملا من المواسم الجميلة في مدينة الشتاء ، ورمست برنامجي لذلك الموسم الموعود بين المطالعة والتأليف والرياضة والبحث عن التاريخ الطبيعي ومضامين الاثار في أسوان، وهي غنية بالمضامين المعلومة والمجهولة ، من ايام الفراعنة الى أيام المماليك الى ايام الدولة العثمانية ..

وأعددت العدة للكتاب الذي نويت تأليفه باميم « مياعات بين الكتب » وجعلت عنوانه دليلا على موضوعه أو موضوعاته ، فهو كتاب أسيطر فيه خلاصة ما قرأت وزبدة التعليقات التي وقعت في خاطري واطلعت عليها أثناء القراءة ، أو هو كتاب عن الكتب اردت به ان أصل بين عالم الكتب وعالم العياة وبين آراء المؤلفين وآراء المقراء ، كما تبدو لي من النظر والمراجعة والاحاديث .

وكان الموسم خصبا حقا بثمرات التأليف ، لانني انتهيت من كتاب. « ساعات بين الكتب » في نحو خمسمائة صفحة ، وأودعته ثمرة الاطلاع والتأمل في أهم مذاهب الفكر الحديث ،

وأولها مذهب داروين ومذهب نيتشمة في السوبرمان .. وهذا الكتاب غير الكتاب الذي ظهر بعد ذلك باسمه واعيد طبعه مرات، لان « مماعات بين الكتب » التي كتبتها في أمعوان ضاعت مرتين ولم يبق منها غير خمسين أو معتين صفحة .

## الانسان الثاني

وفرغت من كتاب غير الساعات ، عن المرأة ، مسيته « الانسان الثاني » ولم يبق منه كذلك غير صفحات .

وأتممت رمالتي « مجمع الاحياء » تلخيصا للآراء في فلسنفة النشوء وفلسنفة القوة وفلسنفة الفطرة التي تهذبها الرياضة النفسية والاجتماعية ، وهي الكتاب الوحيد الذي تم ونشرته تاما بعد تأليفه بفترة وجيزة ..

ونظمت في هذا الموسم الامنواني أكثر من نصف قصائد الجزء الاول من الديوان ، ومنها قصيدة دالية مطولة نبذتها بعد ذلك لانها تعبر عن دفعة من دفعات الفكر لم يبق لها في نفسي مند معليم ولا مسوغ مقبول ..

أما الكتابة الصحفية ، فقد ذهبت الى أمنوان وانا أحسبني في اجازة منها الى موعد غير مسمى .. وخيل المي أنها منتكون أقل الشنواغل شغلا لي حتى في الاطلاع عليها والعناية بأخبارها، فان عاودني العنين اليها فلتكن عودتي اليها بقصيدة مسن الشعر ، أو مقالة في حكم القصيدة الشعرية ، توحي بها لمحة من لمحات المخاطر أو عارض من عوارض الشعور ..

وتقدرون فتضعك الاقدار ..

وقدرت ان الكتابة الصحفية لن تشغلني قارئا ولا كاتبا خلال مقامى في أموان ، الا إنها تسلية من قبيل تزجية الفراغ،

فاذا بمقالة واحدة كتبتها ـ من هذا القبيل ـ تشعلني أضعاف شعلي بمقالات الصحف معنوات في أحرج أيام القلاقل والقضايا والازمات ، مع انها قرئت مخطوطة قبل أن تقرأ مطبوعة ، ولم تزد نسخها المتداولة أولا على عدد أصابع اليدين ..

تلك هي مقالة « نادي العجول » ، كدت أذهب من جرائها الى جزيرة مالطة وأنا أحوج الى المقام بأمدوان أو في جو القطر من المشتى الى المصيف .

## « شبهوة » و « شبهة »!

أدركتنى الحرب العالمية الاولى وأنا في أمنوان ، وأحس الناس بوطأة الاحكام العرفية في هذا البلد النائي على طرف الصعيد الاعلى قبل أن يحسوا بها في معائر البلاد المصرية ، لان أسوان على ملتقى الطريق بين مصر والسودان وملتقى الطريق بين النيل والبحر الاحمر من جانب الصحراء ، ومرجع الاحكام العرفية فيها الى رئيس اقليمي بعيد من الرقابة مطلق التصرف في الاوقات التي تشعل الحكومة المركزية عن تفصيلات الشوون الادارية في الاقاليم .. وقد كانت شهوة الطغيان والعجر على الحريات قد ملكت نفوس الحاكمين واذنابهم من المسلطين على الرقاب تحت حمايتهم ، بعد اشتداد الحركة الوطنية وتتابيع القوانين والاوامل المقيدة لحرية المحكومين ، فلما تقررت الاحكام العرفية بكل قسوتها وصرامتها بعد شيوع العمل بالقوانيين المقيدة للحريات ، أو شكت الرغبة في الاستبداد أن تصبح هوسا في نفوس بعض « الحكام » .. ولا مبيما الحكام الذين بدا لهم أن الفرصة منائحة لاستغلال هذا السلطان المطلق طمعا في الكسب وشيفاء للضغائن والاهواء . وماذا يمنع الرشوة أن ترفيع را منها وتصبيح بين الزوايا وفوق الجدران اذا كان أداء الرشوة هو البديل الوحيد من النفي والاعتقال بغير تحقيق ؟ .. وماذا يفيد التحقيق اذا كانت « شبهة » الحركة الوطنية كافية لاعتبار « المتهم » من ذوي الخطر والسابقة المحذورة ؟ وكانت هنه الشبهة لاصقة بالاكثرين من المصريين ؟ ..

لقد بلغ الطغيان بحاكم من الحكام في أمنوان انه أراد أن يقضي يوما مع أسرته في الجزيرة المغربية التي يقصدها بعض الناس للرياضة في أيام الاجازات ، فارمنل المنادي « الرمنمي » يطوف أرجاء المدينة ، وينذر من تحدثه نفسه بالمنزرل في الجزيرة ان يوطن نفسه على السيف والنار وخراب الديار ..

وشاعت مبيئات الحرب العالمية على أسوئها في اقليم أسوان الامن الوديع! تجنيد اجباري لفرقة العمال واعتقال متكسرد لشبهة ولغير شبهة ، واتاوات تفرض لعلة من العلل المخترعة ، تبرعا للصليب الاحمسر ، أو ترفيها عن المرضى والجرحى أو مساعدة على مشروع كائنا ما كان من مختلف المشروعات ، وأصبح كل طلب اندارا بالتهمة المحكوم فيها بغير استئناف ، أو انذارا بالسداد في غير تردد ولا مساومة .

## نادي العجول!

حدث هذا في بلدي وبين أهلي وعشيرتي وأنا أنظر اليه بعيني وأستمع الى أخباره بأذني وأحس كل مظلمة من مظالمه باحساس قريب واحساس انسان ..

حدث هذا وأنا في الخامسة والعشرين .

وحدث هذا وأنا اقرأ الشمعر فلا أزدري أبا نواس لقول من أقوال المجون كما كنت أزدريه لقوله في الحكمة:

خل جنبيك لرام وامض عنه بسلام من داء الكلام من داء الكلام

لا يا أبا على ، غفر الله حكمتك ومجونك ، فان كان موت يا صاح فما باله يكون بداء الصمت ؟ ولم لا يكون بداء الكلام ... ؟!

وتكلمت باللسان ، وتكلمت بالقلم كاتبا الى وزير الداخلية والى السلطان .

و تكلمت باللسان ، وتكلمت بالقلم كاتبا الى وزير الداخلية الاصبح قصيدة منثورة معميتها « نادي العجول » . .

نادي العجول هذا كان « ناديا » للسادة العاكمين ومسراة القوم في المدينة « فتحه » الرؤمناء بكل معنى « الفتح » ... لانه كان أشبه شيء بالغزوة في طلب الاملاب ، من طريق المساومات والالعاب .

وكانت له مسمعة مديئة غير مسمعة المقامرة ، وكان العضور فيه مفروضا على بعض الناس في مساعات معلومة كي يخلو الجو لبعض الناس الاخرين في تلك الساعات . .

ولم يكن يسمى بطبيعة الحال بنادي العجول ، ولكنني سميته كذلك لان رؤماءه كلهم من أصحاب الوزن الثقيل ولانه «حظيرة» من حظائر « الدواب » الآدمية لا تخلو من القرون ..! وأضعف الاعضاء نفوذا في ذلك النادي الموقر كان يملك الترخيص لي بالسفر على حساب الحكومة الى جزيرة مالطة ،غير مشكور منى ولا ملوم من احد على ذلك الاحسان بالاكراه ..

ولكنني كتبت المقال ، وتناميخه الادباء ، وارميلت الى الصبحف ، وقرأه النادي كله في جلسة حافلة من جلسات ، وتقرر في تلك الجلسة مصير الفضولي الجسور الذي يجترىء

على ذوات القرون وعلى ذوات القناطير المقنطرة من الشموم واللحوم! ..

## مقامة فكاهية

وأعود فأقول ان القافية هي التي قضت قضاءها في الموضوع \_ ولا قضاء لي فيه ولا مشيئة \_ فخرج الموضوع كما ينبغي أن يخرج مقامة فكاهية أو قصيدة منثورة ، يقرأه ، من خلا ذهنه من « الموضوع » فلا يشتم منها رائعة الحملة التي يجترىء بها القائل على الحكم العرفي المخيف ولا على الحكم القانوني اللطيف .. ويقرأها من امتلأ ذهنه « بالموضوع » فتغريه بحفظها وترديدها ، وهو يسأل الله السلامة من تلك العجول .

قال رئيس النادي في مقدمة المقامة: « ايها السادة . . ان العجل مدني بالطبع . و نحن معشر العجول قد ميزنا الله على بني آدم بضخامة الاجسام ، وصلابة القرون . . وقد غبر بهولاء الناس زمان كانوا يعرفون فيه بأمينا ويتمسحون باذيالنا ، حتى أيقنوا أن لن يقوى على حمل هذه الدنيا احد ميوانا ، فعبدونا من فرط الاجلال . . وسبحوا لنا بالعشبي والآصال ، وكانوا يحسدوننا على قروننا فدعوا أكبر أبطالهم وأشدهم بأسيا وأرفعهم ذكرا \_ اعني الاميكندر المقدوني \_ بذي القرنين وما اسكندرهم هذا وما قرناه ؟ ان أصغر عجل فينا ليهشم رأميه اذا ناطحه ، ويجندله اذا واثبه او صارعه ، فالعجب لك أيتها العجول لم لا تذكرين ذلك المجد الخالد فتقام لك الصواميع والمعابد ، بدل النوادي والمعاهد . . »

وقضى حكم القافية قضاءه في قراءة « الموضوع » كمــا

قضاه في كتابته ، فأصبحت المقامة في مدى يومين كأنها بعض المحفوظات المقررة التي يؤدى فيها الامتحان بعد يومين آخرين ، وراح أولاد الحلال يتساءلون كلما عرض لهم من يعنونه بالسؤال: لم لا تذكرون ذلك المجد الخالد ، فتقام لكم الصوامع والمعابد ؟ ومنهم من كان يتخابث ويتجاهل ويخاطب العضو من الاعضاء التابعين غير المتحدثين ، نعني بهم زمرة الاعضاء السوقين المسخرين، فيقول :أنت مدني بالطبع.. أنت أشجعمن الاسكندر .. أنت يقام لك وزن .. أنت مخير على الآدميين ، الى أشباه هذه « التلقيحات » الرمزية التي كانت أصرح عند القائل والسامع من النداء الصريح .

وكانت المناوشات بيني وبين المدير منجالا قبل شيوع تلك الكلمة عن نادي العجول .. كنت أشكوه وأعزز الشكوى بالبينات ، ثم تستدعيه وزارة الداخلية فنقرأ في الصحف أنه قابل عظمة السلطان ثم يكشف هو بعماقته عن مر هذه المقابلة التي يستدعى لاجلها من أسوان ، فنعلم انه مسمع فيها ما ليس يرضاه .

### الرشوة والإتاوات!

وكانت هذه المناوشات تجري منجالا بين مرتجلة أو مدبرة حتى شاع في المدينة ، ثم في الاقليم ، ذلك المقال المنشور عن نادي العجول .. فاذا بالمناوشات التي كانت فصة مبعثرةالفصول تتركز وتنتهي الى مخرجها الذي تحكم به القافية مرة أخرى ، فلا مناص لواحد من اثنين ان يخرج من المدينة : المدير أو كاتب المقال عن نادي العجول ..

ويتبين من مجرى الحوادث أن المدير تعدر عليه نفيي لأنه

نفى قبلي ناظرا لمدرسة الموامعاة ، وكنت أنا ناظرها الثاني فأشفق القوم أن يقال انهم يضطهدون المدرمة الامعلامية الوحيدة في البلدة .. وكل ما استطاع المدير أن يقنعهم به هو ان يشدد علي الرقابة ويقيد اقامتي بالمدينة ، فلم أكترث لهذه الرقابة ولا لهذا التقييد ، لانني بطبيعتي كثير العكوف في المنزل قانع من العركة بمشوار الرياضة في الخلاء او في المنيل .

وفتقت الحيلة للمدير ان يصدمني بمفتش الداخلية الانجليزي ، فألقى إليه انني أتهمه بالرشوة وأذيع عنه أنه يقامه الموظفين « أتاوات » السلطة على وظائف العمد والمشايخ و « تبرعات » الاعيان وصفقات التموين ، ولم يكذب المدير فيما ادعاه ، لانني كتبت في الواقع أقول وأعيد أن المفتش الانجليزي يقبل الرشوة ويفرضها على مرءوميه ..

واستدعاني المفتش الى ديوان المديرية فقال فيما قال فيي حديث طويل باللغة الانجليزية: « لا يوجد انجليزي مرتش Corrupt في الحرب ولا في السلم » ... فبدرت مني كلمة لا أدري ماذا كنت أقول معواها مدلو قصدتها عن روية .. وقلت: ان الانجليز جديرون بالتهنئة لانهم قد تغيروا كثيرا بعد حرب الترنسيفال ..

والمعروف أن حرب الترنسفال قد كشفت عن فضيعة من أشنع الفضائح في حالتي العرب والسلم أثناء القتال وبعب القتال .. فلو أنني تعمدت الروية لما وجدت أمامي مثلا أقرب من ذلك المثل للرد على صاحبنا الفخور بالتعفف عن الرشوة في الحرب والسلم، ولكنني لو تعمدت الروية لكان السكوت عن تلك الكلمة أولى وأحجى .. فان الرجل بعدها وقف الى جانب المدير في طلب اعتقالي واقصائي من المدينة ، وقال عني انني أخطر من ناظر المدرسة الذي نفته السلطة قبلي الى جزيرة مالطة ،

وكنت قد تعمدت ان اشعل مكانه تحديا للامر الذي صدر بعد القبض عليه ، فعملت بعده ناظرا لمدرسة الموامناة ..

وجزى الله مقامة « العجول » خيرا في هذه المرة ، فان قارئا من قرائها الذين حفظوها أطلعنا على خبر التقرير السري الذي كتبه المفتش و نقحه بعد مراجعة المدير .. فوجب الرحيل اذن من المدينة بكل وسبيلة مستطاعة .. وقضت القافية ان يكون الراحل في هذا الفصيل من الرواية كاتب المقامة .. لا معادة المدير .

لكن كيف الرحيل من المدينة والرقيب ملازم لباب الدار بالليل والنهار ؟

لقد كان الرقيب يلازمني اذا خرجت ، ويسلمني في المساء لحارس الدرك فلا يفارق الحارس مكانه في الصباح حتى يتسلمه منه الرقيب الاول أو رقيب جديد ..

# أصبحت من أبطال المفامرات!

لست من القراء المغرمين بروايات الهرب والمطاردة ، ولكنني أصبحت بطلا من أبطالها على الرغم مني بعكم الضرورة التي لا حيلة فيها .. فوصلت الى القاهرة قبل أن يعود منها جواب « السلطة » على تقرير المفتش والمدير ، وكأنني كتبت بيدي قرار الفصل عقابا لهما واحدا بعد واحد ، وبينهما فترة أمابيع .

السلت ملابسي من المنزل في مقطف عليه قمح يغطيه ، وذهب به حامله الى بيت في شادع مجاود لنا نقلوا فيه الملابس الى حقيبة صغيرة ، وسافر بها بعض أقادبنا بتذكرة من أمنوان الى القاهرة ، وتواعدنا أن القاه بالقطاد في معطة « الخطادة »

ويعود هو الى أمدوان على المطية التي وصلت بها من أمدوان الى الخطارة ..

وأعددنا عند ظاهر البلدة مطيتين يقودهما من نثق به من الجيران ، وبقيت مهمة الخروج من المنزل في الصباح على الرغم من المحارس الرقيب . وليس أيسر من ذلك اذا تزحزح الحارس من مكانه الى منعطف الطريق هنيهة قصيرة نخرج فيها ونتوادى على الاثر في منعطف الطريق المقابل ، من ناحية الفضاء ، حيث تنتظرنا المطيتان ..

ولم يعسر علينا أن نزحزح الحادس عن مكانه خلال تلك الهنيهة القصيرة ، فقد كان من ذوينا فتى نستعيد بالله من ثورات غضبه ومن خفته الى الشبجار والخناق ، فرجوناه في ذلك اليوم ان يغضب ، وان يبالغ في الغضب وان يفارق المنزل بعد الفجر كأنه ذاهب للصلاة، فيشتبك في خناقة حامية معأول عابر من طلاب الصلاة مثله ، أو من المبكرين الى الاعمال .

وقام صاحبنا بالواجب على ما يرام ، وعاد العادم الى باب البيت ونعن على المطايا متلفعين متنكرين لا يعرفنا من يرانا ولوكان من معادفنا .

### أكبر مقلب للمدير!

وكنت بعد ذلك بيوم في ديوان الداخلية أزور صديقنا الوزير الاديب جعفر والي « باشا » وكيل الوزارة ، ثم تتابعت الايام والتقارير السرية تصل من أمنوان بتفصيلات المؤامرات التي أدبرها ، والاحاديث التي أذيعها والاقاويل التي أثير بها الخواطر وأمنتحق من أجلها التعجيل بالاعتقال والنفي من الديار .. أنا في القاهرة يصطحبني وكيل الداخلية كل يوم الى مكتب المستشار ، ويشبهده على مقامي بعيدا من أمنوان بأكثس من سنتمائة ميل ، وأنا في الوقت نفسه بأمنوان يراني المفتسش والمدير أثير الخواطر وأدبر المؤامرات . .

والنتيجة معروفة ...

في هذه المرة يخرج المدير من البلدة ويتلوه المفتش ، ويصدر الامر باحالة المدير الى المعاش قبل موعد الحركة الادارية ، وأعرف امدم المدير الذي خلفه فأبادر الى ابلاغ الخبر لاصدقائنا في أسوان بهذه البرقية:

« شر مدبر وخیر مقبل » .

وكان المدير الخلف « محده مقبل باشا » الذي اشتهر بعد ذلك في مناصب الادارة .

# بين الموست والجياة

### كنت رقيبا على الصحافة

كان نصيب التدريس من عملي في معنوات الحرب العالمية الاولى أكبر من نصيب الصحافة ، وكانت علاقتي بالصحافة قليلة متقطعة ولكنها \_ على ذلك \_ كانت متعددة منوعة ، لانني الصلت فيها بالوان من الكتابة الصحفية لم أعرفها قبل ذلك ، وما لم أعرفه منها عملا واختبارا فقد عرفته وصفا ونظرا واطلعت على طرف من اسراره واخباره عن كثب . فكتبت الى المجلات الشهرية والصحف الاسبوعية واشتغلت بالصحافة اليومية في غير القاهرة ، وقمت على رقابة الصحف أياما معدودة، وندبت «للمراملة الحربية» في صحراء معيناء، وكدت أن أحيط بالدائرة الصحفية من مراكزها الى زواياها ونواحيها.

أبغض الاعمال الى نفسى والى فكري ، وتشاء هذه العوادث ان اهنىء نفسي بالخيبة فيها بعد ايام ، فلم أحمد الله على نجاح كما حمدته على هذه الخيبة الموفقة ..!

كانت لي صداقة أدبية بالمغفور له « جعفر والي باشا » وكيل وزارة الداخلية في أيام العرب العالمية الاولى ، وكان من الادباء « القانونيين الاداريين » الذين يجالسون احيانا « عثمان

فهمي » بك الذي كان مديرا لامنوان فمديرا لقنا فوكيسلا للخاصة الملكية ، ثم خرج من الخاصة الملكية مغضوبا عليه في عهد الملك احمد فؤاد ، معالا على المعاش قبل اوانه ، لانه لم يحسن ان يشترك في ادارة الخاصة على الطريقة التي يرضاها صاحب الجلالة!

#### \*\*\*

وكان حديث جعفر والي معي في الادب يكاد ان ينعصر في المفاضلة بين أبي تمام والمتنبي . فانه كان يفضل أبا تمام ويفرغ لنسخ ديوانه بغطه ويملأ حواشيه بالتعليقات والملاحظات التي توافق مشربه في تفضيله ، وكنت أنا تلميذا للمعري في هذه الغصلة كما كنت تلميذه في خصال خلقية او فكرية شتى ، واعني بها خصلة « التعصب » للمتنبي وقلة الصبر على القدح فيه والانتقاص من أدبه . . أما الاميتاذ « عثمان فهمي بك » فقد كان كلامه في العلميات والفلسفيات اكثر من كلامه في الموضوعات كان كلامه في العلميات والفلسفيات اكثر من الوجهة الادبية ، وكان يناصر في احيانا في تفضيل المتنبي من الوجهة الفكرية ولكنه يناصر وكيل الوزارة في حملته على « نفخة » الشاعر الكذابة . مع تعرضه للرفد والسؤال ، مما يخالسف أصول البلاغة على قوله ، وهي مراعاة مقتضي العال ، أو المقال

وعلم « جعفر باشا » انني ابحث عن عمل في القاهرة لان حالة « الكبد » عندي لا تسمح بقضاء المبيف في أمنوان ، وعلمت منه مرة ان الرؤمناء الانجليز يفاتحونه بضيقهم الشديد من مشكلة الرقابة على الصحف العربية ، وانهم يكادون ان يحملوه تبعة هذه المشكلة ، لانه احق النامل ان يعرف كيف

يختار للرقابة اناما من ادباء المصريين يصلحون لها ولا يسيئون فهمها .

وقال لي ذات مرة « ان يومنف خلاط بك » مدير المطبوعات على حد تعبيره « في ثياب ضيقة » . . ولكنه هو يخشى ان يلبسه القوم هذه الثياب .

وأزوره يوما على موعد ، فيقول لي ضاحكا : انني آمنيت بعظمة المتنبى وفضله على أبى تمام .

ثم يلمح دهشتي فيبادر قائلا: ولكنه تفضيل معلق على شرط، وهو ان تستخدم لنا حكمة صاحبك في عمل من اعمالنا هنا بوزارة الداخلية ، وهو مراجعة الصحف العربية ..

## تكميم الافواه!

قال: والحيرة في أمر هذه الرقابة ان أكثر الرقباء بادارة المطبوعات لا يفهمونها ويحسبون انها تكميم للافواه والاقلام ومسابقة بينهم وبين الصحف في المكر والحيلة ، فكلما خطر لهم أن صحيفة من الصحف تلعب بالالفاظ لتفويت خبر من الاخبار داخلهم الغرور وظنوا أنهم يغلبون الصحيفة في المكر واللعب ، فيحذفون الخبر ويصرون على منعه ومنع الاشارة إليه . ومسن ترخص منهم في السماح بنشر الاخبار التي يحرص عليها الصحفيون فانما يترخص في ذلك مجاملة لاولئك الصحفيين من أجل الصداقة او من أجل المنفعة المتبادلة .

قال: ولا ادري ماذا اصنع وانا الوكيل المصري المفروض فيه انه أقدر من غيره على حل المشكلة. فهل لك أن تؤدي هذه الامانة الشاقة وان تعيننا على تجربة الرقابة كما ينبغي ان تكون، بين العطف على الصحافة ورعاية مقتضى الحال..

وكانت « رعاية مقتضى الحال » قد أصبحت من القوالب المحفوظة في أحاديثنا حول بلاغة المتنبي وبلاغة ابي تمام وحظ الشاعرين من الحكمة على مقتضى الحال .

قلت: انني اقبل العمل في الرقابة ولا غضاضة ، ما دامت الرقابة من المصالح العامة في أيام الحروب .

## عجزت والحمد لله ا

وبعد ثلاثة أيام جاءني تنبيه ومعوَّال عن بعض الاخبادالتي تركتها للنشر وتحقق لهم اننى لم احدفها .

وبعد يومين او ثلاثة جاءتني دعوة الى مكتب مستر « هور نبلور » الرقيب العام يتقدمها حديث مقتضب من «يومنف خلاط بك » فلما دخلت المكتب سألني مستر « هور نبلور » مقطبا : هل راجعت هذه الاخبار ؟ وقدم الي رزمة من جزازات الصحف اليومية والامنبوعية .

فُقلت بعد اجالة النظر فيها: نعم .

فعاد يسأل: وكيف تبيح نشر الاخبار المقلقة التي من هذا القبيل ؟

قلت : انها تباح فيما أطلع عليه من الصحف الانجليزية ويباح لتلك الصحف ما هو اخطر منها بكثير .

فصاح متهكما: الصحف الانجليزية ؟ ثم أردف قائلا:

ـ هل أنت من الحزب الوطني ؟

قلت : انا مصري وطنى بطبيعة الحال .

قال: اذا كنت لا تعطف معنا فلماذا تتولى هذا العمل ؟

فأجبته بكلام فعواه انني لا افهم المقصود بالعطف معهم ، ولكنني لا ابقى في هذا العمل اذا كـان يتطلب منى شعورا لا

افهمه ، وله ان يتقبل استقالتي مشكورا على قبولها .. و هكذا عجزت بحمد الله عن مهمة الرقابة بعد اسبوع واحد، وكدت أعجز عنها بعد يومين أو ثلاثة .

### المراسلة الحربية

أما المرامعلة الحربية فقد ندبت لها من طريق الكتابة في مجلة المقتطف عن المقارنة بين فلسفة المعري وفلسفة شعوبنهود .

وكنت اعمل بالتدريس في مدرسة وادي النيل الثانوية بجوار معطة باب اللوق على مسدى خطوات من مكتب المقتطف والمقطم. فزارني الاستاذ نجيب شاهين بالمدرسة موفدا من قبل الدكتور يعقوب صروف وقال لي ان الدكتور وبعض ذوي الشان ينتظرونني بعد الفراغ من العصة قبل فسعة الظهر . ولسم يخبرني شيئا عن موضوع الدعوة .

قلما دخلت المكتب وجدت الدكتور وشابا من اصهاره ومعه الشيخ الغنيمي التفتازاني ورجلا انجليزيا لا اعرفه ولم يعرفني به الدكتور ، ولكنه قال :

- انك تعلم قلق الناس في هذه الايام من جانب الحدود الشرقية ، وكلهم يظنون ان الهجمة منها قريبة علىقناة السويس ثم على جميع البلاد المصرية ، ومثلك خليق ان يعيد الطمأنينة الى نفوسهم بما تراه عيانا وما تطلع عليه من المعلومات المفصلة وهي حاضرة عند المختصين بالمسألة .. واشار الى ناحية الرجل الانجليزي ، وكل ما يطلب منك ان تطلع منها في القاهرة على ما يلزمك وان تهيء نفسك بعدها للرحلة الى الخطوط الامامية في طبعراء مديناء ، ثم تصفها بامعلوبك المعهود لان مجرد الوصف الصحفي الشائع لا يكفي للاقناع والتأثير ، ولولا ذلك لكان في

مخبر من مخبرينا او مخبري الصحف الأخرى من يغني هــــذا الغناء.

# رأيي الذي لم أعلنه!

وأحب ان أعيد هنا رأيي الذي اعلنته في اثناء الحرب العالمية الثانية ولم أستطع أن أعلنه في أثناء الحرب العالمية الاولى ، فقد كان من رأيي في الحربين ان تتولى مصر واجب الدفاع عـن حدودها موفورة السلاح والاستقلال وألا تتولاه \_ بداهة \_ في ظل العماية او الاحتلال .

فلما مسمعت اقتراح الدكتور صروف قلت له انني لا أكره أن أبث الطمأنينة في قلوب المصريين من ناحية الدفاع عن بلادهم أما وهو ــ كما يحدث الان ـ من عمل دولة الحماية فليس من المعقول ان ارفض الحماية واقبل دفاعها .

وكان الدكتور يعلم رأيي هذا في الحماية من احاديثي معه قبل ذلك خلال زياراتي له في صدد مقالاتي الادبية ، فكاد ان يعتذر من مواجهتي بالاقتراح لانه نسي اننا تحادثنا في مسألة الحماية منذ شهور ، وانصرفت وهو يكرر قوله: انه لو ذكر ان في الاقتراح شيئا لا امليغه لما فاتحني به ، وجعل يقول مازحا: اذن تعود الى المعري وشوبنهور ..!

ولا آذكر أن أحدا من الحاضرين في تلك الجلسة فاه بكلام يخالف هذا المعنى غير الشيخ التفتازاني ... فانه طفق يقول ويعيد: يا مديدي فيها ايه ؟ وماذا في يا مديد عبامل ؟ أليس المهم الآن أن تطمئن النفومل على الحدود ؟

فلم أجبه ولم يجبه أحد من العاضرين.

### أنا والمازني . . بين الموت والحياة !

وقبيل انتهاء الحرب العالمية الاولى عسدت الى التحرير في الصحف على غير انتظار ، بل على يأمن من العمل في الصحافة والتدريس الى ما بعد الهدنة ، اذ كان للهدنة موعد قريب .

فالعمل في التدريس لا أمل فيه ، بعد أن مارمنته منتين مع صديقي المازني في مدرمنة بعد مدرمنة من كبريات مدارمنا الثانوية ، وجرت العادة في كل مدرمنة ان ينتهي عملنا فيها بأزمة من أزمات الخلاف على تصحيح اوراق الامتحان ، لاننا كنا نصحح اسئلة وأجوبة وكانت خزائن المدارمن تنظر الى أوراق الامتحان كأنها أوراق الرصيد المنتظر في حساب المصروفات .

فلما وصلنا الى الاوان المقدور للازمة السنوية خرجنا من المدرمية متفقين على مبكنى الامام الشافعي حيث تقيم أمرة الاميتاذ المازني من زمن بعيد ، وقدرنا أن اختزال النفقات المعيشية بالسكنى بين عالم الحياة وعالم الموت قد يغنينا عن التعجل في طلب العمل بضعة اشهر ، ويفرجها ربك بعد ذلك أو قبل ذلك كما شهاء .

وقلت للمازني: ابحث يا صاح عن عمل في صناعتك ولا ترتبط بي في بحثك ، ودعني انتظر العمل في صناعتي حيثما اتفق ، فلا حيلة لنا في استعجاله ولا في البحث عنه ، لانه معلق بانتهاء الحرب العالمية فيما قدرناه .

ووجد صديقنا المازني عمله ناظرا للمدرمة المصرية الثانوية ، ولبثت أنا بالقاهرة اترقب اوائل الشبتاء لاعمل فيما يتهيأ من عمل ارتضيه أو أزمع الرحلة الى أميوان .

وكنت أحسبني مترقبا على غير جدوى لان ركود السيامية الوطنية في ابان الحرب قد ذهب بالصحف اليومية التي كانت

تنطق بألسنة الهيئات السياسيسة ثم هبطت أزمة السورة بالصحيفتين الباقيتين وهما المقطم والاهرام الى ورقة واحدة من صفحتين لا متسع فيهما لغير البرقيات وانباء الدواوين وما هو من قبيل « المحتويات » التقليدية في الوقائع المصرية ، فاكتفت كل صحيفة بمن فيها من المحررين والمترجمين .

وكنا « نفد » على المدينة من « حي » الامسام الشافعي مرة كل امسبوع ، وكان يوم السبت على الاغلبهو موعد هذه الزيارة الاسبوعية ، لانه يوم متومعط بين بطالة الجمعة وبطالة الاحد ، فلم اكد اقبل على المكتبة التي كنت أتردد عليها في هذه الزيارات حتى تلقاني صاحبها قائلا بل صائحا : اين انت يا استاذ ؟ ان الاستاذ عبد القادر حمزة قد حفيت قدماه وهو يأتي الى المكتبة ويعود ليسال عنك وقد يئس من لقائك فأوصى الاستاذ « عبد المؤمن كامل الحكيم » بالبحث عن مكانك والاتصال بك في شأن هام كما قال . وقد كان الاستاذ عبد المؤمن هنا الساعة ، وترك عنوانه لدينا وكتبت له عنوانك كما اعرف بالامام ، ولا ادري في أي مكان هو بانحاء الامام ..

وعلمت بعد لقاء الامتاذ عبد المؤمن انني مطلوب للتحرير في صحيفة « الاهالي » بالامتكندرية ، وأنني امتطيع أن أعد نفسني للسفر خلال امتبوعين أو ثلاثة ، وعنده تفويض بتسليمي مرتب شهر وما أطلبه من تكاليف السفر ، وعنده كذلك تفويض بمراجعة الصحيفة في تقدير المرتب ، إن كنت لا أرضاه .

قلت له: لا حاجة الى المراجعة الان ولعلها في الاسكندرية أجدر وأيسر ، وانثنيت يومئذ الى الامام لاعداد حقيبة السفر واختيار ما أحمله معي من الكتب الى الاسكندرية ، والاستغناء عما هو معد للبيع في يومين أو ثلاثة ، ولم يكن طلابه بالقليلين

في تلك الآونة .. لانقطاع البريد الاوربي في الفترات بمد الفترات على غير انتظام .

كانت في الثغر الاسكندري ثلاث صحف يومية هي البصير، ووادي النيل ، والاهالي .

وكانت « البصير » صحيفة القطن والتجارة ، لا تعصرض للبيع في خارج الاسكندرية ، ولا تعرض للبيع في الاسكندرية نفسها الا على مقربة من البورصة ومخازن الميناء ، وكانت الصحيفة تعيش باشتراكات التجار والسماسرة ورمسوم الاعلانات القضائية من المحاكم المختلطة ، ولا تذكر فيها شؤون السياسة المصرية الاكما تذكر صحيفة « خارجية » .

وكانت « وادي النيل » صحيفة المجلس البلدي أو صحيفة المناورات والمنازعات بين اعضائه واحزابه ، ولها ـ من ثم ـ عناية بمسائل الامبواق والدكاكين والشوارع المرصوفة وغير المرصوفة ، وما اليها . فكان لها نصيب وافر من الرواج في الامبكندرية ، ونصيب « لا بأس بـ » من الرواج خارج الامبكندرية ، بعد انقطاع « الشبعب » خليفة اللواء ، وانقطاع « المؤيد » و « المجريدة » .

أما « الاهالي » فقد كانت في نشأتها صحيفة « شبيه بالرمدمية » يشترك فيها مئات من الموظفين والعمد والاعيان لانها لسان حال رئيس الوزارة محمد معيد باشا ، وكان « محمد معيد باشا » أحد السامة القلائل الذين فهموا في ذلك العهد ضرورة الاتصال بالرأي العام ووجوب الاعتماد على الصبحافة في مناقشة الصبحافة التي تعارض الوزارة . فأوعز الى طائفة من اصدقائه الاملكندريين بانشاء شركة « الطبع والنشر الاهلية »واستهلال عملها الصحفي باصدار صحيفة يومية تدافع عن الوزارة و ترد هجمات الصحف المعارضة عليها . فاختاروا

اميم «الاهالي» لصحيفتهم عمدا ، لانه اميم قديم لصحيفة كان يصدرها اميماعيل اباظة باشا رحمه الله ، ولان اميم «الاهالي» يقابل اميم « الشعب » واميم « الامة » مصبوغا بالصبغة التي تدل على معنى « الرعية » ولا يفهم منها معنى المقاومة والثورة . ولم تزل « الاهالي » صحيفة الحكومة «الشبيهة بالرسيمية» الى ان ميقطت وزارة ميعيد باشا وقامت بعدها وزارة حسين

الى ان معقطت وزارة معيد باشا وقامت بعدها وزارة حسين رشدي باشا التي اعلنت العماية على مصر في عهدها ، فلبست « الاهالي » بعد ذلك لباس المعارضة في حدود الظروف التسي تسمح بها العرب والرقابة . وكانت هذه المعارضة تقوم على أسامين : أحدهما الخصومة الوزارية بين معيد ورشدي ، والآخر ايمان معيد بفائدة السيادة العثمانية في امتنهاض العجة « القانونية » أو العجة الدولية على الاحتلال والعماية . فقد كان معيد « عثمانيا » في تفكيره وشعوره الى اللحظة الاخيرة ، وكان هو صاحب الرأي القائل بالارتباط بين البحث في مسالة والعماية والنظر في معاهدة الصلح مع تركيا والدول المنتصرة في العرب العالمية .

واوشكت « الاهالي » ان تحتجب بعد اعتزال المسوزارة السعيدية وقيام الوزارة الرشدية ، لان مشتركيها من الموظفين والعمد قطعوا اشتراكها ، ثم جاء كساد الصحافة بعد فسرض الرقابة عليها ونشوب الحرب العالمية فطواها فيما طواه مسن الصحف المهملة أو المعطلة ، ولكن ظروف الحرب انقذتها بعض الانقاذ من حيث لا تحتسب ، لانها حصرت الاعلانات في ايدي شركة تحتكر الاعلانات القضائية من المحاكم الوطنية وتتعهد للاجانب بنشر اعلاناتهم في صحيفة افرنجية وأخرى مصرية ، فكانت « الاهالي » هي الصحيفة التي تتسع لنشر تلك الاعلانات في ملحقاتها ، وعندها بقية من الورق المخزون غير المورق الذي

تدبره الشركة ، ولولا ذلك لما استطاعت ان تعيش منة بعد ذهاب الوزارة السعيدية وانقطاع الاشتراكات عنها في ذلك المعترك العصيب (١) .

وبقيت في تحرير « الاهالي » الى نهاية الحرب وظهور الدعوة الوطنية على يد الوفد المصري بقيادة معد زغلول ، وافترقت الخطة العامة بين الصحيفة والوفد فتركتها وعملت في الصحيفة التي كانت تجري يومئذ على تلك الخطة ، وكانت فاتحة عصر جديد في حياة مصر وحياة الصحافة وحياتي الصحفية ، يقترن بتاريخ النهضة الحديثة فيما علمت من ظواهرها وخوافيها .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) وقف الاستاذ العقاد - في الفصول السابقة - حتى عام ١٩١٩ حين قامت الثورة المصرية بزعامة سعد زغلول ، وقد اشترك بقلمه فلل هلا فلا الثورة مؤيدا للمبادى الوطنية والسياسية التي كان يؤمن بها ، حتى اعتزل السياسة في عام ١٣٩٥ حين افسدتها الحزبية ، وانحرف السياسيون في ذلك الحين عن المبادى المثل ، كما أشرنا الى ذلك في « تقديم هذا الكتاب » وتوفر على التأليف ، وكتابة الفصول العلمية والادبية في المجلات الكبرى ، ولهذا نقدم هذه الذكريات وما يليها من الفصول التي لم تنشر من قبل في كتاب من كتبه ،

# ذكريًاست وشخصيّات

# صديقي المازنى

صديقي المازني أحوج الادباء الى التعريف بحقيقة فضله ، لاني ما رأيت أحدا من المعجبين به الا وهو يجهل بعض مزاياه.. وليس ذلك لخمول في الذكر. فقد بلغ ـ دحمه الله ـ من الشهرة غاية ما يبلغه الاديب في البلاد العربية .

وليس ذلك لغموض في النفس يباعد ما بين ظواهرها وبواطنها . فما عرفه أحد من طول المعاشرة الاعرف انه من أصنفي الناس مريرة وأشبههم ظاهرا بباطن ، وجهرا بخفاء .

ولكنه لم يعرف بعقيقة فضله ـ أو بكل حقيقة فضله ـ لسبب غير المخمول وغير الغموض، وهو قلة الاكتراث والاكتفاء بأيسر ما ينال وبعضهم يسميها « ملكة السخرية » ويخيل اليه انها على مثال السخرية التي اشتهر بها بعض المفكرين الساخرين ... ولكنها فيما اعتقد تشبه السخرية وليست هي بها . لانها تخلو في جوهرها من نكاية السغرية التي تلازمها . فلا تنطوي على النكاية بأحد ، ولا تدل على حب للنكاية .

وانما هي على ما عرفتها واختبرتها ، شيء آخر غـــير السخرية وان كانت شبيهة بها :

هي حب « المعاكسة البريئة ، او هي الدعابة لا ضير فيها

على احمد ، ولا فرق بين الدعابة على النفس والدعابة على الآخرين .

لم يكن يبالي ان يبرز خير ما عنده ، ولم يكن يبالي ان يقدح في أدبه وفنه بقلمه ولسانه ، فيسبق المنكر والحامد الى القدح والانكار ، ولم الجهد والعناء ؟ . .

لقد كان يرى ان حقائق الدنيا كالخيال ، لان غايتها الى أمل أو ذكرى ، وكلاهما خيال .. فليكن متاعه بها ونصيبه منها خيالا بغير عناء ..!

وكان يرى ان الناس يضنون بثنائهم كأنه شيء لا غنى عنه . فكان يريهم انه في غنى عنه فعلا ، وكأنه يقول لهم : « ان استطعتم فقولوا في أدبي وفني ، وفي شخصي ومبيرتي ، أكثر مما أقول » .

وليست هي بفلسفة وليست هي بمظهر .

هي طبيعة فيه عهدتها منه في غير عالم الكتابة ، ولم تفارقه منذ صباه ، كاتبا أو غير كاتب . وغاية ما هنالك انه كان يطاوعها حينا فيسترسيل فيها ، وانه كان يكفها حينا فلا تظهر كل الظهور ٠٠ كان ولعه « بالمعاكسة البريئة »تسليته الكبرى .

ولست أحصى ضروب هذه المعاكسات التي كان يرتجلها ارتجالا في أكثر الحالات ، ولكنني أذكر حادثا منها له اتصال بجانب نفسي في تاريخ حياته ، وهو من قبيل الوقائع التي تفسر الاقوال ، أو تفسر مذاهب الكتابة التي يسميها بعضهم فلسفة حياة .

قل من يذكر أن المازني شغل بالمومسيقى في عنفوان شبابه ، وانه تعلم العزف على « الكمان » وتلقى دروما كثيرة فيه ، واستطاع ان يوقع بعض البشارف وأوشك أن يحسب فيه من مهرة العازفين .

وكنا نقضي السهرة ذات ليلة في ناد كبير من اندية المومعيقى والغناء وطابت السهرة الى ما بعد منتصف الليل ، وكان يبيت يومئذ بمنزله على مقربة من الامام، ولم يكن خط الترام قدوصل بعد الى الامام ، وقد كان الترام الذي يذهب الى تلك الجهة ينقطع قبل ذلك الموعد على كل حال .

وودعته وهو يتفق مع حوذي ليوصله في مركبة ، مركبة خيل ، لان السيارة لم تكن شائعة في تلك الايام .

وكان الجو ليلتها رائقا والقمراء في أوانها ، ومعكون الهزيع الثانى من الليل يغري بالغناء .

ويظهر أن اللحوذي \_ حين رآنا نخرج من النادي الغنائي \_ قد بدا له اننا من هواة السمع ، فلا حرج عليه اذا طرب وأطرب ، وراح يتغنى بما شاء من « الطقاطيق » التي يهواها ، ولم ينس ان يعتذر الى « زبونه » بعد أن رفع عقيرته بالغناء : \_ لا مؤاخذة يا سيدنا البيه ، ان محسوبك من هـواة السمع ، واني .. وقبل ان يمعن في الاعتذار ، بادره « الزبون » قائلا :

\_ خذ راحتك .. « أنا والله أحب أمعايرك » .!

فلم يملك العوذي نفسه من الطرب والارتياح. لان الجواب الذي سمعه جزء من « الطقطوقة » التي كان يغنيها . وراح يغني تارة ويردد قصته التي بدأ فيها تارة أخرى ، وخلاصتها انه كان ـ لهوايته السماع ـ يختار موقفه الى جانب « تخوت « الآلاتية » ويسترق السمع بين لعظة وأخرى كلما امتطاع الافلات من رقابة البوليس .

وانجلى الحوذي ، وخلا له الجو بعد باب السيدة عائشة ، ونسبي البوليس والزبون ، ومضى كأنه في ليلته يود الا تنقضي به الطريق .

وتدرك أخانا ، المازني ، تلك الشنشنة التي لا تفارقه ، ويوحي اليه الموقف بالخاتمة الصالحة لهذا « الفصل الغنائي » الذي أقحمه الحوذي عليه فأفسد عليه في آخر الليل ما سمعه في أوله : ان المطرب المقتحم قضى ساعة وهو يقول في الطقطوقة التي يغنيها « لما أشوف آخرتها معاك .. »

فماذا لو كلفت آخرتها أن يلتفت عند خاتمة المطاف فلا يجد الزبون ؟ .

خطر الخاطر فلحق به التنفيذ ، وخلت المركبة والمطرب المشعفول بغنائه لا يدري لان خلو المركبة واخلاءها بذلك الحمل الذي كان فيها يستويان . . !

والتفت الحوذي بعد ان طالت الرحلة ولم يستمع مـن الزبون صوتا ولا امرا بالوقوف . . فطار ما في دماغه من الغناء ، وامتلأ بكل ما وعاه في حياته من البداء .

ولا حاجة بالقارىء الى ترديد ما ألقاه من لسانه في ذلك الخلاء، وليس من حوله أحد يجيبه اذا استدل به وغريمه الباحث عنه هو دليله الوحيد.

ويزورني الصديق في اليوم التالي فيسألني: « أتذكر شكل الحوذي الذي ركبت معه بالامس ؟ »

قلت : « لا أظن انني احقق شبهه فلماذا تسأل عنه ؟ هل فقدت شيئا عنده ؟ »

قال ضاحكا: «كلا. ولكنه هو الذي فقد! .. » فلم أفهم ما يقوله ومنألته: « وماذا فقد؟ .. »

قال: « فقدني أنا » . . وقص علي تفصيل تلك القصة التي أجملتها هنا بعض الاجمال . !

انقضى أربه من المعاكسة ، وجاء دور الرحمة بناك المسكين ، فاذا هو مهموم بالبحث عنه لاعطائه اجره الذي خيل اليه انه قد ضاع بغير امل ، فقلت له أن حوذيا بهذه الصفة لا بد أن يكون معروفا بين زملائه في موقفه وغير موقفه ، فهلم الى الموقف نبحث عنه هناك!

ولم يخطىء ظننا في جدوى البحث هناك ، لان القصة كانت حديث زملائه جميعا ، وان لم يكن هو في الموقف تلك اللحظة . فأخبرناهم اين يجدنا اذا عاد ، ولم نلبث طويلا حتى أقبل الرجل يهرول وهو لا يصدق ان زملاء قد صدقوه الخبر . فلما رأى صاحبه بالامس أقبل عليه متهللا وتناول منه ضعف أجره الذي كان يطمع فيه . . !

وانصرف وهو يدعو له ويقسم نادما: « لا عدت الى النناء أبدا وانا مركب » . . والا « فعلى دوحي أنا الجاني » . !

قال الصديق العزيز: « بل تغني ما شئت ، ولكن تعطي وجهك للسميع! » . هذه هي « المعاكسة البريئة » التي لزمت صديقنا على صور شتى من صباه الى أخريات أيامه . وتزداد بها الفجيعة ان تذكرها فتذكر اي نفس طفلة ـ اي طفولة من طفولة العبقرية الخالدة ـ قد عاجلها الحمام .

بهذه الدعابة البريئة \_ التي لا ضرد فيها على أحد \_ كان المازني يستقبل الدنيا ، ويحتمل نقائضها ومفارقاتها ويعفي نفسه من الجهد ألذي يبرز للدنيا خير ملكاته ، بل يحاول أن يستر هذه الملكات بيديه غير آمنف على شيء . !

# قادر على نفسه ...

على أن المازني يصبحح في هذا الباب خطأ يقع فيه اولئك

الذين يحكمون على الاطوار النفسية بظواهرها وعناوينها ، فيحسبون ان طبيعة الاستخفاف تقترن دائما بالعجز عن الجد وصرامة الاخلاق .

والواقع ان الذين عاشروا المازني وخبروه يعلمون انه من اقدر الناس على نفسه وأصبرهم على دياضة طبعه ، وأشدهم جلدا على مواقف الشدة والصرامة ، وقد عانى من شدائد الايام ما يقصم الظهر ويغشي آفاق الحياة بالظلام ، فلم يكن يتغير لمن يلقاهم ويلقونه في هذه الاحوال الا بالاكثار من المرح والتبسيط . . فلا يعرف جليسه أنه في شدة الااذا تحول مزاجه الى التكلف المحسومي .

وأنا أعلم من عاداته أنه كان مفرط الحس بالشم في مطلع شبابه على الخصوص ، وكنا نمشي مسافات طويلة لنتجنب المرود ببعض الاماكن التي تنبعث منها دوائح المعانات والنفايات. ولكنه داض نفسه نحو مناعة على احتمال دائحة من ابغض الروائح الى الانوف ، لانه أداد ان يلقي درمنا حامنما على معبي « الشيطنة » من التلاميذ .

وكان أولئك التلاميذ يجهلونه ويجهلون انهم يحاربونه في ميدانه حين يعمدون الى ضروب المعاكسات المدرمية التي يغيظون بها طائفة من المعلمين ، فانتظروا حصته ووضعوا في المحابس حمضا كريه الرائحة لا يطاق في مكان محصور ، ومعبق الى وهمهم ان الحصة معتضيع في السؤال والجواب عن هذه الرائحة وعن مصدرها وعن واضعها وعن المكان الذي جاء به منها \_ وهو بطبيعة الحال معمل الكيمياء في المدرمية .. ولكنهم لم يلبثوا هنيهة بعد دخوله الى الفصل حتى أدركوا أنهم في وهم بعيد ، لانه لم يسأل ولم يغضب ولم يبد عليه انه فطن لشيء غريب ، ولم يزد على انه مضى بنفسه الى النوافذ فأغلقها والى الباب فأغلقه ،

وأخذ في الدرس وهو على أتم راحة ونشاط ، وكلما اشتد الضيق بالشياطين الذين انقلبت عليهم فعلتهم تصايحوا يسألونه فتح النوافذ والابواب ، وهو يزعم لهم ، في جد ومعكون ، ان الحجرة المغلقة أصح من تيار الهواء .

وكان ذلك هو الامتحان الاول والاخير!

#### ملكة نادرة ...!

وليس أعلم من المؤلفين بالمشعة التي يعانيها الكاتب اذا حاول ان يعيد الكتابة في موضوع من جديد . فانها مشعة جهد ومشعة ملل في وقت واحد ، ولكنني رأيت المازني يعيد كتابة المقرد في التاريخ لبعض الفرق الثانوية تأديبا لرجل من الناشرين خدعه في طبع الكتاب المقرد لتلك الفرق ، فأعلن أنه غير داض عن النسخة المطبوعة وانه مبيطبع المذكرات على التوالي بعد اعادة تحضيرها . وصبر على هذا الجهد الممل ليملي على اخوان الامانة درمنا في عاقبة الخيانة والخداع .

الا أنني أظلم ملكات المازني كلها اذا رجعت باحتماله لهذه المشعة المملة الى الارادة دون غيرها .

فان الذكاء المفرط في الحقيقة هو صاحب الفضل الاول في صبره على جهد الاعادة ومللها . لانه كان يستطيع ان يفتر المرجع التاريخي اللضخم في اللغة الانجليزية وان يلخصه وهو يقرأه ، وان يكتبه على ورق الآلة النامىخة في وقت واحد . وهي اربعة جهود يجمعها ذكاء المعلم النابغة في لحظة واحدة : جهد القراءة وجهد التلخيص وجهد الترجمة وجهد التحضير .

الا أن السرعة في الفهم والترجمة الصحيحة اهون ما في هذه الملكة النادرة .

وأقول النادرة وينبغي ان أقول الوحيدة في تاريخ الآداب المعالمية . فانني لا اعرف في آداب المشرق أو المغرب نظيرا للمازني في هذه الملكة التي أمسميها بعبقرية الترجمة .

انه يترجم النثر في أسلوب كأسلوب الجاحظ وخالد بسن صفوان. ويترجم الشعر في أسلوب كأسلوب البحتري والشريف، ثم لا يخرم في ترجمته حرفا من اللفظ ولا لمحة من المعنى .. بل يأتي بالمقالة المترجمة أو القصيدة المترجمة في طبقة التأليف او أعلى وابلغ ، ويعرض لك قصيدة الشاعر الاوربي ــ العالمي ــ بلغة عربية لا يزيد عليها صاحب القصيدة شيئا لو أنه نظمه في لغة الضاد .

ولا يقل شعره المطبوع عن شعره المترجم في مزايا البلاعة والصقل والسلامية ، ومن دواعي الاميف الشيديد انه هجر الشيعر وانكر على نفسه الشياعرية ، ومن دواعي الاميف الشديد ان عبقرية الترجمة التي انفرد بها لم تجد من ينفع بها العالم العزبي ويغني الفقيد بعميل من أعمالها الخالدة عن كتابيه الضرورة أو كتابة الظروف ..

ولا تقل عن ملكة الترجمة فيه ملكة اخرى من انفس الملكات التي يرزقها الاديب والفنان ، وهي ملكة الملاحظة الدقيقة والتعبير السهل القريب عما يلاحظه من المشاهدات والمناظر عن عرض أو روية .

### كنز زاخر ..

ونعود فنقول إننا نأميف أشد الاميف لان الفرص لم تهيء

له أمىباب النفع بهذه الملكة في غير الاعمال الصحفية العاجلة ، ولو تيسرت له موارد العيش واستطاع ان يتفرغ للتأليف الذي يريده لامتع الناس بالعجب العجاب في هذا الباب ، ولظفر العالم العربي بثروة المازني كلها ، وما أنفسها وما اجلها اذا كان هذا الذي اتسع له وقته وتهيأت له اسبابه جد نفيس جليل .

كنز زاخر ضيعنا منه ما ضيعنا وهو فيما بيننا . فـان تعلمنا شيئا من العبر فلنتعلم كيف نصون ما أبقاه فانه لخليق ان يبقى بقاء العربية في حرز أمين ، وحسب العربية من فضله على أدبها أنه أثبت لها القدرة على مجاراة احدث الآداب بأمعلوبها الصحيح السعليم .

\*\*\*

## ذكريات مع الذكريات

وأي ذكريات ؟ وكم من ذكريات ؟ وما اكرمها ذكريات ... انها ذكريات الصبا في بواكيره ..

انها ذكريات الاخوة في حماسة الدعوة الاولى الى الرأي والمدهب .

انها ذكريات المشاركة في الجهاد الوطني على خلاف أو على لقاء .

انها ذكريات العطف المتبادل والفكرة المتجاوبة في جميـــع تلك الحالات (١) .

ومهما يكن من معرفة عامية يعرفها القراء عن أديبهم المازنى ، ففى مجال تلك الذكريات أحاديث لا تحصى ..

لكن هذه « الشخصية » المحبوبة : شخصية ابراهيم الكاتب وشخصية أبي خليل الصديق \_ تعفيني من كل حيرة في موقف الاختيار بين تلك الذكريات ، ولا فرق فيها بين ما يقال انه شخصي خاص وبين ما يقال انه ترجمة من حق النقهد وحق

<sup>(</sup>١) هذا الفصل كتبه العقاد بمناسبة ذكرى المازني بعد سنوات من وفاته ٠٠ أما الفصل الاول فقد كتبه حن وفاته ٠

التاريخ . وهكذا تكون « الشخصيات » التي يقول النقاد انها « مطبوعة في الصميم » كل ما تعمله أو تقوله خاصة يعين الناقد والقارىء على فهمها وتفسيرها في مجالها الفسيح الذي تتصل فيه بعالم القلم ، وعالم التاريخ ..

لقد كان المازني الذي يستخر من كل شيء ، ويخرج لسانه لعابري الطريق هو المازني الذي يسمي كتبه في أخريات حياته ب « قبض الريح » و « صنعدوق الدنيا » و « عسالما شي » ، و هو المازني الذي أعجبه ذلك الشاعد الذي أوصى ان يكتب على قبره هذا البيتان :

أيها الزائر قبسري أتل مساخط أمامك المائد الزائر قبسري التها كانت عظامك المائد ا

كأنه يخرج لسانه من تحت التراب لزائر القبر الذي يقرأ، وهو غافل ، ما يحدثه به الدفين المزور .

في كل ذكرى من تلك الذكريات الشخصية صورة من صور الدعابة التي لا يفوتها الاحترام، والاستخفاف الذي يعن مواطن الاعجاب والتقديس.

وكان صديقنا المرحوم عبد الرحمن شكري يقول له فيما بيننا بالانجليزية .. حين نسمع تعليقاته على ما نقرأ شعرا ونثرا: ان فيك يا أبا خليل لشيئا ملكيا عفريتيا بلا افتراق Angelic Impish وكان هو حليب الله ثراه لا يرفض هذا الوصف ، ولكنه يجيب عليه تارة اجابة الملائكة ، وتارة اجابة المعاريت ! ..

وكان موضع المجب من أمر صديقنا المعبوب المهيب انه مع على دعابته مدلم يكن يفقد احترام عادفيه على اوفاه ، وانه مع استخفافه لم يكن يستخف بمواضع التقديس والاعجاب .

كان رحمه الله قصير القامة يظلع في مشيته ، وكان يدرس التاريخ والترجمة في مدرسة ثانوية اشتهرت بتلاميدها المتمردين ، لانها كانت مدرسة أهلية تجمع الذين تجاوزوا السن في المدارس الاميرية او طردوا منها لسوء السلوك ، ولم يكن ايسر من اجتراء هؤلاء على مدرس شاب قصير القامة يظلع في مشيته ولا يبالي كثيرا بزيه ، ولكنه كان على نقيض ذلك مهيبا عندهم الى حد المخافة ، وكان لقب « تيمورلنك » هو اللقب الذي اختاروه له من دروسه في التاريخ!

ولعله كسب منهم هذا اللقب بعد امتحان او امتحانين ، ففهموا بعد الامتحان اي رجل هذا الهزيل الضئيل الذي حاولوا على غير معرفة به \_ ان يجترئوا عليه ، لانهم فهموا انه رجل يملك زمام نفسه فلا يستعصي عليه أن يملك زمام الآخرين ، وانه رجل كفؤ لعمله على مثال لم يعهدوه بين عشرات المدرميين .

وبهذه الكفاءة ، وتلك الارادة ، أصبح مدرمتهم الهزيل « تيمودلنك » زمانه المخيف ، والمحبوب .

#### \*\*\*

ولم تكن المدرمية هي الساحية الوحيدة المختارة لهيذه الدعابات ، بل كانت كل مفارقة يلقاها على ثقة بالجواب السريع بفصل من هذه الفصول .

دخل الى صيدلية يشتري حامضا من العوامض السامة التي تستخدم في المنازل للتطهير ، وتقضي التعليمات على الصيادلة أن يسألوا من يشتري المادة السامة عما يستعملها فيه . فسأله الصيدلي حسب التعليمات :

ــ لماذا تريدها يا استاذ؟

فلم يجب الامتاذ ، بل نظر الى الصيدلي ورفع ابهامه الى

فمه متلمظا كأنه يقول: اشربها.

وكان الصيدلي الظريف كفؤا لزبونه الساخر ، فناوله القارورة وهو يقول:

ــ قد حان مرة واحدة كفاية يا استاذ!

#### \*\*\*

وقد كانت دعابة صديقنا الودود معلاحا ماضيا يدفع به الاذى ، كما كانت معلاحا حاضرا يطرف به الاصدقاء . وكنا جميعا « المازني وشكري وانا » عرضة للامعاءات السخيفة نتلقاها ممن هب ودب من انصار القديم ، ومنهم من كان يتميز غيظا من دعوتنا ، ويتحرق شوقا الى الفرصة التي تهيء له سببا من الاسباب للغض من هؤلاء « الطالعين فيها » . . كما كانوا يصدفوننا في لغو الحديث .

ولقد ثقلت هذه الامناءات على مزاج أحدنا مدكري من فسنم لقاء الناس وانطوى على نفسه بعيدا عن المجامع والمجالس، الا من تدعوه ضرورة العمل الى لقائه ..

أما « ابو خليل » فقد كان بدعابته الحاضرة امضى معلاحا من ان يتراجع أمام المسيء او امام الاساءات ، ولم يكن اخبر منه بأمعاليب الانتقام العاجل ممن يخيل اليه انه معينقه بالفصول الباردة: الفصول التي تحرج المقصود بها ، لانه لا يدرى كيف يحتج عليها ولا كيف يسكت عنها .

#### \*\*\*

خرجنا ذات مساء الى ضاحية القبة نتنسم هواء الربيع ، وكان لنا صديق يسكن في تلك الضاحية . فلما مردنا به وجدناه بين فئة من صحبه وجيرانه على باب داره ، فلبينا دعوته ، ولما يكد يستقر بنا الجلوس .. واذا بواحد من الحاضرين يتصدى

لتوزيع السجائر ويتخطاني ويتخطى المازني عمدا ليسيء الينا بهذا الاهمال .. وقبل ان افرغ من معوال نفسي : ماذا عسى ان يصنع ابو خليل مع هذا الذي خيل اليه انه يفحمنا باساءته ، وانه حر في افحامنا بها لانه حر في سجائره يحيي بها من يشاء ويهمل من يشاء ؟ .. اذا بالدعابة الحاضرة ــ تحت الطلب ــ تسعد أبا خليل ، فيمد يده الى علبة السجائر ، ويذهل صاحبها فيسلمها اليه ، ويأخذها أبو خليل فيناولني سيجارة ويتناول أخرى ، ويضع اثنتين على المنضدة ، ويقول لذلك المخلصوق المذهول :

\_ هاتان السيجارتان للدورة الاتية .. لاننا لا نريد ان نراك مرة اخرى ..

ثم يرفع رأسه كأنه تنبه من معهوة عارضة ، ويقول في غير اكتراث:

ـ لا مؤاخذة ..! حسبتك خادم الدار ، ولولا ذلك لطردك صديقنا الكريم .

#### \*\*\*

ولقد شهد هذه الفصول المازنية كثيرون من صحبه الاقربين وممن لا يعرفهم بغير تحية المزاملة في العمل او تحية الطريق ، فلم يعرضه فصل من هذه الفصول قط لفقدان الشعور الاحترام ، ولم يعرضه هو بينه وبين نفسه لفقدان الشعور بالاحترام ، وكان له قدره المرعبي في كل بيئة نزل فيها ولو نزول الطارىء الراحل ، وقد كانت لهذا المستخف الساخر غضبته التي لا يغضبها الكثيرون من الجادين الذين لا يعرفون السخرية والاستخفاف . فاذا مست كرامته فلا مزاح ولا هوادة .

« خدمة الميري » شبيهة بالانتحار ، لانه لم يعط حقه من التقدير بين قرنائه في الديوان .

وفهيم هذا الازدونج المحكم في طبيعته بين فلسفة الامنتخفان وشمور الاحترام ليس بالامر العسبير على الذين عرفوه وعاشروه: ان « اللامبالاة » عنده لم تكن نقصا في الشعود ولم تكن وليدة النظرة السلبية الى الحياة ، ولكنها كانت عنده وليدة للشمعود المفرط وللنظرة الموجبة الى العاطفة الانسانية في شعابها التي لا تحصيى : كان ملء النفس عطفا على الام ، وعلى الابن ، وعلى الاخ ، وعلى الزوجة ، وعلى الصديق ، كان امتلاء نفسه شعورا بالواقع . . هو سر هذا الضيق بالجد المتصل في حالة بعد حالـة واحساس بعد احساس ، وكانت نظرته المثالية الى غير الواقع المتكرر هي التي جعلته يعطى ما لله لله وما لقيصر لقيصر كما قال السبيد المسيح: أو هي التي جعلته يعطي للواقع ما للواقع وللمثل الاعلى ما للمثل الاعلى دون أن يمزج بينهما في كل حادث وكل يوم. . فاذا جاء دور المقارنة بين الواقع الانساني وبين الكمال المنشود فهناك تتفتح الابواب للسخرية بجميع مصاديعها. ولكنها معنى عاطفة كسخرية الاب الذي هو اعطف الناس على ضعف وليده ، وأوسعهم رجاء له في الكمال -

بهذه النظرة المطبوعة الى الواقع والى المثل الاعلى المنطاع ان يعرف السنخرية بالواقع في حينه ، وان يعرف الغضب للقدامية التى نرفعها الى ميماء المثل العليا في كل حين .

فمن غضباته التي نذكرها تلك الغضبة التي اشرت اليها في معرض الكلام على تأليف العبقريات ، وأولها « عبقرية محمد » صلوات الله عليه .

كنا نزور ساحة المصوله النبوي على مقربة من مسكسني بالعباسية ، في جولة من جولاتنا التي كنا نسميها بالتفتيش الفني على احياء المدينة . . فذكرنا مقال البطولة النبوية في كتاب الابطال للفيلسوف الايقوسي توماس كادليل . كسان يعرف اعجابي بما يكتب ذلك الفيلسوف . فقال :

- ولم لا تكتب انت ذلك المقال من جديد ونحن اولى بهذا الواجب من كتاب الغرب ، مهما يكن من اخلاصهم في تقدير البطولة المحمدية ؟

وكان في الجماعة فتى متحذلق يحسب ان حرية الفكر انما تقاس بمقدار التطاول على المقدسات الموقرة ، وعلى مقدساتنا نحن دون سائر العالمين .. ففاه بكلام هازل يشير به الى السيف والى الزوجات الكثيرات .. وما راعنا الا المازني الوديع الساخر ينتفض غضبا كأنما لمسته لفحة من وقود مضطرم ، والا حركة يوشك ان يتبعها عمل وهو يقول تعقيبا على صبيحتي في وجه ذلك الدعي المتحذلق : كلا . كلا . ان هذا الهجر لا يثبت الحاجة الى ما الى الضرب بالسيف في نشر الدعوات . انه ليثبت الحاجة الى ما هو اصلح من ذلك لداء البذاءة والقحة : انه الضرب بالحذاء توفيرا للسيف عن مثل هذا المقام .. !

على أن الزمن قد كان يصنع صنيعه في هذا المزاج الذي وفق هذا التوفيق العجيب بين الجد والقدامية ، وبين السخرية و « اللامبالاة » في عالم الادب الخالد ، وفي عالم المعيشة العارضة من يوم الى يوم . فكان من صنيع الزمن انه لم يزل يوميع المسافة بين الواقع والمثل الاعلى عاما بعد عام ، حتى كاد أن ينتهي بها الى الطرفين المتقابلين . فلم يكن للواقع عنده في أخريات أيامه نصيب غير التحدي والسخرية والاميتخفاف ، ولم يكن فيه غير باطل الاباطيل ، وغير النظرة « عالما شي » ، وغير التفويت باطل الاباطيل ، وغير النظرة « عالما شي » ، وغير التفويت

والاغضاء .. ولم يكن في اكثر الاحايين أهلا للمصالحة بينه وبين المثل الاعسلى فوق عرشه الرفيع ، من وراء المنظرود والمأمول .

#### \*\*\*

وسكنت في طويته قوة النضال حتى عاد بشيء من الندم الى نضاله القديم ، وحتى استكثر الرد على من ينكرون حقه ويجحدون فضله حيث هو احق واجدر بالاعتراف ، واحق واجدر بالفضل والتفضيل .

فما كان انكاره لشعره \_ فيما أعلم وأعتقد \_ الا تحديا منه للاعجاب والاستحسان ، ممن يظنون انهم ينعمون عليه باعجابهم واستحسانهم ويسلبونه نعمة يتكالب عليها بما ينكرونه عليه ، أو يبخسونه ، مؤمنين ومكابرين متعنتين ..

وفي هذه الفترة كان يقول ما يقوله وهو لا يبالي ان يحسب جوابه من الجد أو يحسب من المزاح: انني في مصنع النجارة الفني أعطيكم ما تطلبون: وما بالي اعطيكم كرمىي الصالون وانتم تطلبون كرمىي المطبخ ؟ أو امىومكم ثمن الدولاب وانتم تبذلون ثمن الصندوق الصغير وخدعته قبل ان تخدع غيره معهولة الكتابة عليه ، فنسني ان السهل الممتنع هو الذي يستطيعه مثله بلا مبالاة .. يطلبه مىواء ، بكل ما في ومىعه من مبالاة ، فلا يقدر عليه .

#### \*\*\*

كان يجلس الى المرقم « التايبرايتر » ليكتب القصة المطلوبة ، أو المقال المطلوب ، ساعة الطلب بغير تحضير .. وكان يكتبه في جلسة واحدة ويختمه مع ختام الورقة الاخيرة ، فيحس القارىء انه لم يقل كل ما عنده ، ولكنه يحس كذلك ان الذي قرأه كاف،

واف ، او يزيد على الكفاية والوفاء .

وهنا \_ أيضا \_ نعلم الفارق بين « اللامبالاة » السالبـة و « اللامبالاة » الموجبة التي تغنيها القدرة عن جهد المبالاة ..

ربما كانت سهولة الكتابة على المازني تقنعه هو نفسه بأنه غير مكترث بما يكتب ، ولكنه ينسى أن هذا الذي يكتبه بغير اكتراث يحاول المكترثون جهدهم فلا ينتهون اليه . واحسب انني قرأت له المقال الذي كان يكتبه في نصف معاعة ، وقرأت له من قبل ذلك مقالات كان يكتبها ويعود اليها في معاعات ، فكان اجود ما كتبه من ثمرات السرعة البالغة ، مرعة الكاتب الذي يقول انه « لا يبالي » ، ولكنه يبلغ غاية الشبوط من « مبالاة » الآخرين ..

وهذه هي عبقرية المازني التي لا تجارى: عبقرية تعطي وقائع اليوم حقها ولا تنسى حقوق المثل العليا في معماواتها ، وهي على هذا تعطينا نموذجا منها في النكتة مع التلميذ والصاحب وعابر الطريق ، كما تعطينا نموذجا منها في ثمرات الفن والادب، وتشعر وهي تستخف وتسخر كماتشعر وهي تقدم وتجد ، لانها فيما « تباليه » وما « لا تباليه » ، انما تصدر عن فرط شعور ، وعن تمييز بين مواطن النقص ومواطن الكمال .

\* \* \*

## عبد الرحمن شكري

عرفت عبد الرحمن شكري قبل خمس وأربعين سنة (١) فلم اعرف قبله ولا بعده احدا من شعرائنا وكتابنا اومع منه اطلاعا على ادب اللغة العربية وادب اللغة الانجليزية وما يترجم اليها من اللغات الاخرى .

ولا اذكر انني حدثته عن كتاب قرأته الا وجدت عنده علما به واحاطة بخير ما فيه ، وكان يحدثنا أحيانا عن كتب له نقرأها ، ولم نلتفت اليها ، ولا معيما كتب القصة والتاريخ ..

وقد كان مع سعة اطلاعه صادق الملاحظة ، نافذ الفطنة ، حسن التخيل ، سريع التمييز بين ألوان الكلام ، فلا جرم ان تهيأت له ملكة النقد على أوفاها لانه يطلع على الكثير ويميز منه ما يستحسن وما يأباه فلا يكلفه نقد الادب غير نظرة في الصفحة والصفحات يلقي بعدها الكتاب وقد وزنه وزنا لا يتأتى لغيره في الجلسات الطوال .

لم يسبقه احد فيما اذكر الى تطبيق البلاغة النفسية ــ السيكولوجية ــ المستمدة من أدب الغرب على ما يقرؤه من شعر الفحول في اللغة العربية . ولعله أول من كتب في لغتنا عن الفرق بين تصوير الخيال Imagination وتصوير الوهم وهما ملتبسان حتى في موازين بعض النقاد الغربيين . ومن ذلك

<sup>(</sup>١) توفي عبد الرحمن شكري يوم ١٥ ديسمبر سنة ١٩٥٨ م

التفرقة بين تشبيه الشفق والفجر بدم الشهداء في قرولا المعري:

وعلى الافـــق من دماء الشهيد ين علـي ونجــله شـاهدان فهمـا في أواخر الليل فجرا ن وفي أولياتــه شفقـان

وبين تشبيه ابن الرومي للأصلع حيث يقول:

فوجهه يأخذ مسن دأمنه أخذ نهاد الصيف من ليله

فالاول وهم في خاطر المعري ، لا يلتفت اليه احد غيره لو لم يذكره ، والآخر خيال مطبوع يخطر لكل يديهة مصورة تتقن من التشبيه ما يتقنه الشاعر . وقد كان يشمئز من بيت الوأواء الدمشعقى :

فأمطرت لؤلؤا من نرجيس ومعقت وردا وعضت على العناب بالبرد

ويقول ان نسبته الى يزيد بن معاوية بلاء فوق طاقته فلا نجمع عليه « بين قتل الحسيين وقول هذا الشعر الذي لا بأس به اذا أريد للفكاهة والعبث لا للغزل » .

وكذلك كان يحسب من المزاج الغث قول الانبادي :

ولما ضماق بطن الارض عن ان يضم علاك مسن بعد المسات اصماروا الجو قبرك واستعاضوا عمن الاكفسان ثوب السافيات وهو معدود من عيون الرثاء عند من ينظرون الى اللفظ ولا ينظرون الى بواعث الرثاء من النفس الانسانية . فمثل همذا الرثاء يقال للمكايدة او للعبث ، ولا ينم على حزن دخيل ، ولا تقدير مفيد .

# شكري الشاعر

ولم يكن امتع من الاستماع الى شكري وهو يقرأ القصيدة العربية أو الاوربية ويعلق عليها بيتا بيتا امثال هذه التعليقات مم وما كتبه من النقد في مؤلفاته قطرة من بحر من تلك الآراء النفيسة التي كان يرسلها عفو الساعة ولا يعنى بتقييدها .

وقد نظم شكري مبيعة دواوين من الشعر غير القصائد التي لم ينشرها وتمتلىء بها كرامية في حجم ديوانين آخرين أو أكثر، فمن تخير من هذه الدواوين المنشورة وغير المنشورة المكنه ان يجمع منها زبدة من اجمل الشعر تضارع صفوة القول في كلام كبار الشعراء. وقد كانت له قدرة على رياضة النظم كما نرى في ترجماته لبعض رباعيات الخيام. فانالترجمة ادل على قدرة النظم من التأليف لتقيد إلناظم بالمعاني المنقولة التي لا يتصرف فيها، فقد أحسن فيما نقله من الخيام غاية الاحسان حبث يقول:

هاج للقلب جدة الحسول اشبجا

نا لـــديه قديمة العهـد

تأنس النفس بالتفيرد والوحد

ة في ظـل عيشـه الرغـد

حيث تحكي الازهار راحة موسى في بيض النصوار والصورد ولها نفحة كأنفصاس عيسى باعثات للميت من لحد

### أو يقول :

ارم قصد عفت وصوح قدما

في رباها الربيع والزهر كأس«جمشيد»قد مضتحيث لاحيا من أمرها خبر لكن الكرم لا يرال جوادا برحيد مراب على الروض فينا ولنا منزل على الروض فينا فينا

### أو يقول:

هات لي الكأس يا حبيبي دهاقا

لا تطعع عاتبا كئيوس العقار
ان ثوب الوقيار ثوب شتياء
ليس يغني في الصيف ثوب وقيار
اغض عني الوقار وارم به في
جمسرات للقيظ مثيل النيار
انما العيش طائر بين غصيني

#### \*\*\*

وهذه طبقة من الطلاوة والجزالة من مىلست له في مترجماته

كانت في مبتكراته أسلس وأوفر. وقد توافرت لشكري مقطوعات ابيات في هذه الطبقة من بلاغة الاداء . وكان خليقا ان تتوافر له في كل ما نظم لولا أن التفاوت طبيعة في اعمال العباقرة والموهوبين ، ولولا أنه كان قليل الاحتفاء بالمراجعة والتنقيح يرسل شعره ارسالا كما قال :

أرمي بشعري في حلق الزمان ولا أبيت منعه على همم وبلبال

ولكنه ـ على قلة احتفائه بالتنقيح ـ قد خلص لـ من جيد الشمر ما يسلكه في عداد المجددين من نخبة الشمراء .

وله عدا ذلك في ميدان القريض فضل الرائد الذي مبيق زمانه في عدة حسنات مأثورات ، فهو من أميق المتقدمين الى توحيد بنية القصيدة والى التصرف في القافية على أنواع من التصرف المقبول ، فنظم القصيدة من وزن واحد ومقطوعات متعددة القوافي ، ونظمها مزدوجات وأبياتا من بحر واحد بغير قافية ملتزمة ، وأثر في تجاربه الاخيرة أن يلتزم القافية مع تعديدها في مقطوعات القصيدة الواحدة ، وتسنى له في جميع هذه المناهج أن ينظم الكثير من القصيص العاطفية والاجتماعية قبل أن يشيع (١) نظم القصيص في أدبنا الحديث وله فيها قصيدة اليتيم التي يقول فيها :

وميا اليتم الاغربة ومهانة

رأي قريب لليتيم قريب ؟

يمر به الغلمان مثنى وموحدا

وكل امرىء يلقى اليتيم غريب.

<sup>(</sup>١) لعل شاعر الاقطار العربية خليل مطران قد سبقه الى ذلك • ففي ديوانه الذي صدر في سنة ١٩٥٨ قصص شعرية نظمت قبل سنة ١٨٩٧ م •

يرى كل أم بابنها مستعزة

وهيهات لا يحنو عليه حبيب .

اذا جاءه عيد من الحول عاده

من الوجد دمع هاطل ووجيب

كأن سرور الناس بالعيد قسوة

عليه تريق الدمع وهو صبيب

عزاءك لا يلمسم بك الضيم اننا

يتامى ولكن الشقاء ضروب

فهذا يتيم ثاكل صفو عيشه

وذاك من الصحب الكرام سليب

ونذكر هذه القصيدة خاصة لسبب غير دلالتها على نماذج شعره في هذا الباب ، اذ كانت من اسباب وجومه الذي لزمه من مقتبل شبابه وكان من دواعي هذا الوجوم ان هذه القصيدة اختارها الامنتاذ محمد امين واصف في كتاب من كتب المطالعة مستحسنا لها ، موصيا بحفظها ، من دون ان يذكر اسم صاحبها ، فكان هذا الاغفال مما آلم الشاعر أشد الايلام لانه كان يفهم \_ كما قال لنا \_ إن يغفل ذكره لاستهجان شعره ، فأما ان يكون الاغفال حتما عليه مستحسنا ومستهجنا فذلك كنود عجيب .

ولقد كان بعض الانصاف خليقا ان يلطف من وحشدة الشاعر التي لازمته منذ بواكير شبابه ، ولكن التواطؤ على نكران فضله بين من يعرفونه ومن يجهلونه معنة لم يكن ليصبر عليها طويلا، مع ما فطر عليه من الحس المرهف والملل السريع .

ففي نحو العشرين نظم شكري هذه الابيات:

لقد لفظتنى رحمة الله يافعا

فصرت كأني في الثمانين من عمري

وحاول مني الهم صبرا فلم ازل

أدافعه حتى ابعت لـه صــددي

واني لادري أن في الموت راحسة

وأجنبه حتى كأنى لا أدري

ولولا تقى لا يملك اليأس صرفه

لاوردني يأمني على المسلك الوعر

وقد عاش بقية عمره بهذه الوحشة وهذا الملل وهـــذا المتردد بين اليأس والرجاء لا يدري ما يدافعه من خيبة في حياته الادبية ولا من خيبة في حياته الوجدانية ، وكلها أثقل وأمض من ان تطاق في حالة السليم الجليد فلما أطبقت عليه العلة الوبيلة ـ علة الشملل ـ دان عليه وجوم الابد قبل الهرم وقبل الموت فترك الدنيا ومن فيها وما فيها ، ولم يحفل حتى بأن يقول انه تركها غير مأموف عليها ..

## شكرى الناثر

والشباعر الناقد (شبكري) كاتب ناثر على المبلوبه ومنهجه في السبهولة والسبلاسية وقلة الاحتفال بالتنقيح والتجميل ، لكن نثره شبعر ، ونقده لا تقرأ مثله لشباعر غير ناقد أو لناقد غير شباعر .

ومن مؤلفاته النثرية كتاب «حديث ابليس» وكتاب « الاعترافات » وكتاب « مذكرات مجنون » عدا فصوله المجموعة في كتاب « الصحائف » وكتاب « الثمرات » وطابعها الغالب عليها جميعا انها وحي نفسه الذي لا يشبهه فيه كاتب يطرق هنده

المعاني والاغراض ، فهي « شكرية » في كل صفحة من صفحاتها وكل فقرة من فقراتها يكاد يميزها اللفظ المسترسل ، كما يميزها لون الفكر والوجدان .

يقول من فصل له عن هيبة الحياة وهيبة الموت:

«اننا اذا أغرينا الناس بأن لا يهابوا الحياة خفنا ان يغريهم ذلك بأن يغالوا في حب الحياة حتى يجبنوا .. واذا نحن اغريناهم بأن لا يهابوا الموت خفنا ان يدفعهم ذلك الى كره الحياة والرغبة في التخلص منها فخليق بنا ان نحثهم على ان يجعلوا بين الرهبتين موازنة كي لا ترجح احداهما . ولكن الانسان لا يملك صحة نفسه ومعقمها .. فان وراء رغبته في صحة نفسه عوامسل لا يملك لها دفعا مثل الوراثة والتربية والبيئة فاذا تحالفت هذه الاسباب على أمعقام نفسه بأن تجعله جبانا أمام الحياة ، أو جبانا أمام الموت ، كن ضحية لها ولا تنفعه نصيحة الناصحين شيئا » .

وخذ ما شئت من صفحاته تجد فيها ما تجده في هدذه الملاحظة من امىتيحاء شعوره وفكره والاستفادة من مراقبته لنفسه ولغيره . ثم ارسال التجربة على الورق كما يرسل الحديث في مجلس السمر عفوا بلا كلفة ولا مراجعة بين مصدره من النفس ومورده من التعبير .

ان « عبد الرحمن شكري » شاعر ناثر نسيج وحده في فنه . ومن توحده في هذا الفن اننا نتلقى تعبيره من «شخصية» فذة لا يحكيها غير صاحبها ، وان جال به الفكر اللماح والاطلاع الواسع في كل مجال .

ولقد عرف شكري الناس معرفة أحزنته أشد منحزنه لجهلهم اياه ، فان عادوا فعرفوه فلعلهم يرضون أنفسهم بارضائه للكراه ..

## هؤلاء حادثتهم

نشأت وليس أحب الي من الاطلاع على تراجم العظماء ، ولكنني على فرط شغفي بالاطلاع على تراجمهم لم أشعر قط نحوهم بذلك الشعور الذي يغلب على كثير من الناس ، وهو شعور الميل الى رؤيتهم والاتصال بهم ، ان كانوا من الاحياء . وقد يتفق لي أن اقرأ عن أحدهم او اقرأ له كثيرا من الاوصاف والآراء ، ثم يصل الى مصر وتتاح لي فرصة لقائه ، فلا اكره لقاءه ولا اخف اليه ، ولكنني أمسطيع أن أفرض انه لا يزال في بلاده دون أن يكلفني هذا الفرض أقل عناء .

انني أحب غاندي وأكبره ، وقد عبر بمصر في طريقه الى لندن ، وأرادت صحيفة البلاغ أن تندبني للقائه والتحدث اليه ومصاحبته في السفر من السويس الى بور معيد ، فلم أنشط لهذه الرحلة ، ولم أشعر بأنني ازداد معرفة بالرجل او اكبارا لقدره اذا قضيت معه هذه الساعات .

ومرجع ذلك فيما أظن الى أمىباب شتى : منها أنني تعودت أن أرى العظماء والمشهورين في غير « هالتهم » التي تضفي عليهم ما تضفي من الغرابة ، وتثير في نفو من النامن نحوهم حب الامنتشاف من وراء الظواهر والمراميم . وقد تعودت ذلك لانني نشأت في أميوان حيث كنا نرى في كل شتاء زوارا من الملوك وأولياء العهود والنبلاء وكبار القادة

والساسة ورجال الاعمال ولكنا نراهم على أبسط ما يكونون من البساطة ، فيرتفع عن أبصارنا غشاء الغرابة الذي يحيط بهم ويغري الانظار بالتطلع اليهم ، ونقدرهم من بعيد كما نقدرهم من قريب .

كانت الصحف والانباء البرقية تتحدث عن ملنر وكتشنر ، وكان أهل أمسوان يرون ملنر في قهوة بلدية أكثر روادها من الحمالين والتراجمة والاكارين ويرون كتشنن على دكة خشبية أمام بيت من بيوت مشايخ العرب .

وكان علماء الارض الذين تنقل مجلات الملوم آداءهم وبحوثهم وتعتمد عليهم الحكومة في بعوث الكشنف والتحقيق يفدون الى أموان أحيانا فيزودوننا في المدرمسة ونزودهم ، ونالف أن يكون كبار العلماء اناما مالوفين .

ذلك معبب من أمعباب .

أما الاسباب الاخرى فمنها حب العزلة الذي ورثته وطبعت عليه ، ومنها انني أتطلع الى معرفة العظمة حقيقة لا صورة ، وأحسب ان رؤية لحظة أو لحظات لا تعرفني بالعظيم ان ليم تعرفني به قراءة يوم أو أيام .

لهذا لم أنشط كثيرا الى لقاء مشاهير العالم الذين تهيأت لي الفرص للقائهم ومحادثتهم ، ولم أتومل بعملي في الصحافة الى محادثة أحد منهم ، الا لغرض غير حب الامتطلاع أو حب التقرب من ذوي الاخطار .

فعادثت أحمد مختار الفازي ، وحادثت معد زغلول وحادثت أميل لودفيج ، وكان باعث العديث في كل مرة معببا غير حب الامعتطلاع من جانبي أو ارضاء المعتطلعين من جمهرة القراء .

# احمد مختار باشا الغازي

ومختار الغازي كما يعلم قراء التاريخ القريب بطل من الابطال العسكريين الذين اشتهروا في حروب رومييا والدولة العثمانية .

كانت له شهرة عالمية ومكانة موقرة وارادت الدولية العثمانية أن تنيب عنها في مصر مندوبا ساميا منحوظ المكانة ، ليستطيع بمكانته وقط أن يوازن مركز المندوب البريطاني بما في يديه من السيطرة والنفوذ ، فاختارت مختارا لهذا المنصب ، وعرف في مصر باسم القوميسير .

ولم يكن له عمل في السيامية المصرية ، بل كانت كيل أعماله من قبيل التشريفات وحضور الصلاة في يوم الجمعة مع أمير البلاد .

ولكنه كان يسئال: « ماذا تعمل في مصر؟ » . فكان يقول: « انني احتجاج حي على وجود الاحتلال » .

ولما خطرلي أن احادثه كان هذا الخاطر في الواقع مشيطنة شباب » . . لانني أردت ان انقل باسم هذا الرجل الجريء كلاما يسمع منه ولا يسمع من غيره ، وكان المحمل المصري قد تعرض يومئذ لهجمة من هجمات الاعراب في طريقه الى مكة ، وكانت الجزيرة العربية ولاية عثمانية . فليس اجدر من القوميسير العثماني أن يسئل عما جرى فيها ، وبخاصة حين يجري لأناس من الحجاج المصريين في حماية فرقة مصرية .

كان مختار الغازي ضئيل الجسم قصير القامة ، ولكنه كان مهيب الطلعة كأنما تشتعل في عينيه نار متوقدة . فلما تحدثت اليه لم يتحفظ ولم يبال ان يقول كل ما عن له أن يقوله عن اهمال الانجليز للقوة العسكرية المصرية . ولا أذكر تفصيلات

حديثه اليوم ولا يتيسر لي أن أبحث عنه في مراجعه لنقله بنصه ، ولكنني أذكر أنه قال : « ان الانجليز اهملوا جيش مصر ، واننى بقوة كقوة المحمل افتح الجزيرة العربية ! » .

وكنت اكتب يومئذ في صحيفة الدستور لصاحبها الاستاذ الجليل محمد فريد وجدي بك . فلما رويت له ما مسمعت من الغازي ابتسم وقال : « انك لا تذكر حادثة العدود . • فيان كلاما اقل من هذا الكلام قد اثار الانجليز عيلى أمير البلاد . فكيف تظنهم يتلقون مثل هذا الحديث من رجل يتبرمون بيه و بمركزه في الديار المصرية ؟ »

ونشرنا ما تيسر نشره يومذاك ، ولكنه على خفته بالقياس الى ما قيل قد اقام الدنيا واقعدها في الدوائس الانجليزية ، واحسبه كان من أسباب سعيهم الحثيث في نقل الغازي والمساومة على مركزه في الآمىتانة .

### سبعد زغلول

وحديثي مع مىعد زغلول خليق ان يشار اليه ، لانه فيم أعتقد كان اول حديث لصحفي مصري مع أحد الوزراء المصريين. ونحن في العصر الحاضر نفتح الصحف اليومية والاسبوعية فلا يفوتنا حديث وزادي في عدد من أعدادها المتلاحقة .

لقد أصبحت محادثة الصحفيين المصريين لورراء هذا البلد مادة صحفية دائمة ، وموردا ميسورا لكل قاصد .

ولكن صحف مصر قد عبرت في الجيل الماضي سنوات بعد سنوات ، دون أن يسمع فيها صوت « ناظر » من النظار كما كان الوزراء يسمون في ذلك الحين .

لان النظار كانوا في عزلة عن الرأي العام ، وكان السراي

العام في عزلة عنهم ، فلا يجسر أحد منهم على الافضاء بحديث عن مديامية « نظارته » الى جمهور المصريين .

### \*\*\*

وعلمت ان مسعدا رحمه الله ناظر ولا كالنظار ، وانه لا يبالي ما يباليه زملاؤه من غضب قصر الدوبارة او غضب المستشار .

فأردت أن احطم هذا السيد بين الوزارة المصرية والأمة المصرية ، وهمني ان احادث معدا على الخصوص لانني كنت اعجب به واترقب لمصر نهضة وزارية على يديه ، وكان في تلك الايام عرضة لعملة جائرة من بعض خصومه ، وكنت أعلم انها جائرة . لانهم زعموا انه حارب الجامعة وهو الذي رصد لها عشرة الاف جنيه في ميزانية الدولة ، وزعموا انه حارب التعليم باللغة العربية وهو الذي دفع الطلاب دفعا الى مدرمة المعلمين ، وجعل لهم مرتبات شهرية وهم في معلك الدرامة ليغرج منهم أمعاتذة يعلمون الدروس باللغة العربية . وزعموا انه مالأ الانجليز على تقييد التعليم وهو الذي كان يطوف البلاد مسن أسوان الى رشيد لمحاربة الامية بتعيمم الكاتب الاولية .

فاتخذت من حديثي معه وسيلة لدفع هذه الشبهات بالأسانيد الرسمية ، وحصلت فعلا على تلك الاسانيد ، ورأيت بعيني ما يثبت لى صدق ما ظننته في عزيمة سعد واحتفاظه بكرامته وكرامة منصبه ، لان المستشار العنيد \_ دانلوب \_ جاء يستأذن في عرض أوراق عليه • ولم يكن مستشار انجليزي يستأذن في عرض اوراق • بل كان ينظر في كل مسألة بنفسه ويعرض ما يشاء من ذلك على الوزير للتوقيع .

نشرت حديثي مع منعد في شهر مايو منة ١٩٠٨ بصحيفة

الدستور ، ولم احادث سعدا باقتراح من الاستاذ الجليل صاحب الصحيفة ، ولكن الاستاذ الجليل من كتابنا القلائل الذيل يعرفون حرية النشر ، وكثيرا ما خالفته فيما اكتب وانا يومئذ في مطلع حياتي الصحفية ، وربما ذهب في مسألة من المسائل الى رأي وذهبت الى غيره ، فلا يرى حرجا في نشر ما اكتب كملاً أراه .

## اميل لودفيج

أما اميل لودفيج فلم يكن لقائي له عملا صحفيا ، ولا أنا أردت ان القاه لآنشر ما يجري بيني وبينه من الاحاديث ولكنه حضر الى القاهرة فأقامت له المفوضية الالمانية حفلة استقبال في دار وزيرها ، واحب ان يتعرف لهذه المناسبة الى أناس مسن المشتغلين بالادب والدعوة الفكرية من المصريين فكنت أحسد المدعوين .

وتصافحنا في مزدحم من الاجانب والمصريين والرجال والسيدات . فقال لي انه يود لو تلاقينا في فرصة اخرى ٠

وكان صديقي الاستاذ محمود الدسوقي ملكرتيرا مقيا للمفوضية الالمانية فدعانا معا الى اللقاء في حجرة من حجرات المفوضية وآثر لودفيج ان نتحدث على انفراد .

وأحسست من اسئلته الاولى انه ينزع في مسائل المجتمع والسياسة نزعة اشتراكية معتدلة ، فقلت انني أوافق الاشتراكيين في كلما يؤدي الى تحسين احوال الفقراء والاجراء ، واخالفهم في كل ما يؤدي الى حرمان الفرد حريته الفكرية والشنخصية .

فقال : « حسن . حسن » وكررها مرات .

ثم احسست انه قد اطمأن الي بعد لعظات من العديب و و تبادل وجهات النصر ، لانه افضى الي باصرح ما دار بينه وبين المصريين والاجانب من الاحاديث العامة في المسائل الوطنية والعالمية .

ثم معالمني: « عندكم في مصر قوة تقدم ، وقوة معافظ و وجمود ، وقوة بريطانيا العظمى ، فأيها يكون له التغلب فيما تظن ؟ » .

قلت : « أتسال عن المدى الطويل أم المدى القصبير ؟ » قال : « بل عن المدى الطويل » .

قلت : « مىيكون الغلب لا محالة لقوة التقدم » .

قال : « يسرنى ان اسمع منك ذلك » .

### \*\*\*

واستطردنا الى الكلام عن مؤلفاته فوجدته أقل ما يكور دخسى عن قصيصه ، واكثر ما يكون دخسى عن تراجمه ولا سيما ترجمة نابليون فيما اذكر ، فقلت له أيضا : « يسرني ان اسمع منك ذلك ، لانه هو الصواب فيما اداه » .

وتركته وفي نفسي أثر من لقائه يقارب الاثـر الــذي امىتخلصته من قراءة كتبه ، وهو انه صحفي راق ، وانتواريخه وادبياته اقرب الى تبليغات المجلات او تعليقاتها ، وان كانـت تفوق بعض ما يكتبه المتخصصون من البحوث والدراميات ، لانه يكسوها طلاوة لا نجدها كثيرا في تلك البحوث والدراميات .

## برنارد شو في أسوان

شمس ربيعية لم تعترف قط بالشناء ، وأرض تحمل في كل بقعة من بقاعها سمات التاريخ الذي يطوي الفصول

والسنين ، ونيل خال وقور يوحي اليك ان تقيسه بالوف العهود والاجيال ولا تقيسه بالوف الفراسنخ والاميال ، وجبال مسن حولك كأنها أسوار تدور على صومعة ناسك لا تراه بالعينين ، أو كأنك تسمعه بأذنيك يقول في سكينته الابدية : « ها أنا ذا لم أحفل بشيء في دنياك فماذا أصابني على مر الزمن ؟ لا شيء . . فلا تحفل يا بنى بشيء ! » . .

تلك هي أسبوان في هذا الشبتاء ، وفي كل شبتاء ، وتلك هي أمبوان التي أقضي فيها بضمة أيام ، وفي وسبعي أن أقول بضعة قرون حين تغمرني بتلك الآفاق التي لا تعرف حساب الايام ..

اجازة من عالم السياسة ، ومن عالمنا الصاحب في غير طائل ..

وهل في العالم من يستغني عن هذه الاجازة من معنة الى معنة او من حين الى حين ؟ ..

ساء حظه ان استغنى عنها ، لانه لن يستغني عنها الا اذا أضاع نفسه فيها .

ولقد سن لنا الله سنة الاجازة من الحياة كلها في كل يوم ، فهل نستغني عنها في هذا الشغل الشاغل الذي يبغض الحياة الى نفوس الاحياء ؟ ..

معاذ الله خالق النوم لنا « اجازة يومية » من الحياة ، وليته خلق للحيوان « السياسي » بالطبع كما يقول أرسطو \_ اجازة قهرية ينام فيها عن سياسته .. فان غفلة النوم أروح له من هذه الغفلة الدائمة وهو منهران ! ..

وبحمد الله لا زأال أعرف هذه الاجازات ، وان لم اكن في بطالة ..

الا يقدر أناس على الغفوة بعد الغفوة وهم في وسلط الحركة والضبعيج ؟ . . بلى يقدرون . .

### \*\*\*

وفي وسط الحركة والضجيج ، بل في وسط المعمعة كما كان يفعل نابليون على ظهر جواده ، استطيع ان أغمض عيني في عالم الاحلام فاذهب في أجازة اليوم أو الشهر أو العام ..

واننى في تلك الغفوة لأيقظ ما أكون ..

لانني في تلك الغفوة أهيم في أحلام الشعر والفن والادب، فلا تقوى معركة «المارن» نفسها على اخراجي من ديوان شعر أو صفحات كتاب أغلق «أبوابه» على !

وقلت : هي اجازة في كتاب ، حين قلت لنفسي : « الـــى أسوان . . الى أسوان ! »

لقد كان كتابا حسنا من وجوه كثيرة ، وأحسن ما فيه أن كاتبه هو الفيلسوف « جود » وموضوعه هو الداعية المشهور « برنارد شو » ..

فالكاتب أعظم من المكتوب عنه في أكثر من ناحية واحدة ، وهي على الاقل ناحية الفلسفة وناحية الآراء الاجتماعية ..

وان شئت فقل أيضا من ناحية الاراء السياسية والمبادىء الدستورية ، وهي اليوم شغل شاغل للصحافة والقراء!

### \*\*\*

بين دوي العجلات ، ودوي الدعوات ، فتحت الكتاب أطوي صفحاته والقطار يطوي الارض « كطي السبجل للكتب » ، كما جاء في القرآن الكريم . .

ولم تمض أربعون صفعة حتى وجدت نفسى على أبواب

البرلمان من طريق اخر : طريق الاراء والنظريات ، لا طريق المعارك والازمات ! ..

صاحبنا الفيلسوف « جود » ينظر الى « برناردشو » نظرة التلميذ الى الاستاذ ، لان شو كان شيخا يقود الحركة الفكريه يوم كان « جود » طالبا ناشئا يتلمس طريقه في مصطرب للذاهب والمعتقدات ..

وصاحبنا « جود » يرشح نفسه للنيابه عضوا استراكيا مع حزب العمال ، فيكتب الى « برناردشو » مستشيرا قبل الاقدام على هذه التجربة .. لانه أستاذه في هدا الميدان ، ولانه زعيمه في النزعة الاشتراكية قبل عدة سنين ..

وأحسب أنني لو كنت في موضع « جود » لما استشرن الداعية الكبيرة في أمر من الامور ، لانني على ثقة انه يخالف كل ما تقترحه عليه. فلو كنت عضوا في البرلمان واستشرته في الخروج منه لسخر من اقدامك عسلى هده المخطوة التي لا معنى لها! ولو كنت كاتبا واستشرته في دخول البرلمان لسخر من اقدامك على هده الخطوة التي لا معنى لها كناك ..

لان كل اقتراح تعرضه على الداعية الساخر لا معنى له على الاطلاق!

فلا معنى اذن لان تعرض عليه أي اقتراح!

ولكن « جود » قد أراد أن « يسال » على ما يظهر مجرد منوال .. ثم لا يعول على الجواب ..

وهكذا منأل ، وهكذا جاءه الجواب الذي لا شبك فيه ..

قال له « شو » ان الفلامعة الذين دخلوا البرلمان غير قليلين ، ومنهم « ميل » و « برادلو » و « وب » الذي كان عضوا في الوزارة .. فهل صنعوا شيئا هناك ؟

وقال له ان « تشرشل » لم يكن عضوا في البرلمان حتى الحرب العالمية ، ثم مناقوه الى دائرة انتخابية اخلوها له ، لانهم في حاجة اليه ، فقد كان شيئا مهما قبل أن يرشح نفسه للنياب البرلمانية .

وقال له انه هو نفسه قد رفض النيابة يوم عرضوها عليه وكرروا العرض مرات، ثم لم يندم قط على الرفض والاصرار.. وقال له أخيرا: « ان ورق اللعب لا يـزال أمامك عـلى المائدة ، فان شئت فجرب حظك والعب ورقك .. » ، ثم تواضع « شبو » في ختام خطابه ، لان التواضع من مثله رياضة محبوبه بين « الادعاءات الكثيرة » .. فقال في شبيء من الملل: « وهذه على كل حال آراء رجل كان ينبغي الآن أن يكون ميتا لانــه قد

ولم ينثن « جود » عن عزمه بهذه النصبيحة ، بل كتب الى أستاذه يبلغه أنه ماض في ترشيح نفسه ، فجاءته منه تذكر بريدية يقول فيها : « حسنا .. انك معوف تتعلم على الاقلل شيئا واحدا ، وهو أن تعرف كيف لا تعمل ! » .

ثم شفعها بتذكرة أخرى قال فيها: « أمض في عزمك بكل ومبيلة .. فقد تحصل على تجربة مباشرة لا تخلو من فائدة للفلامنفة السياميين » .

و بعد هذه النصائح المختلفة عدل « جود » عن ترشيـــح نفسه لانه لم يرض عن أساليب الاحزاب في الترشيح ، لا لانه عمل برأي الداعية الكبير!

#### \*\*\*

تلك هي اجازتي في هذا الكتاب .. احازة ، ولا اجازة ..!

بلغ من الهرم أقصاه!»

اجازة لانها رحلة في عالم الفكر والنظر ، ولا اجازة لانها تعود بنا الى السيامية في بعض الطريق ..

وهي من هنا خبرة حسنة ، لانني قد أكون في اجازه والقراء « عاملون »!

وما الرأي بعد هذا في نصائح « برناردشو » لتلميذه الفيلسوف ؟

ما الرأي في تقديره لعمل الاديب ، وعمل العضو في البرلمان ؟ ..

المرأي الذي لا يتسمع فيه الخلاف ان الفيلسوف قد يصنع شميئا في المجالس النيابية ولكنه ليس بخير ما يصنع وانه اذا جرب مهنة الترشيح مرة بعد مرة خليق أن ينبذها بعد ذلك لا محالة ، لانها تهبط به الى المساومة الرخيصة والوعود الكاذبة ، ولا ترتفع به قيراطا واحدا فوق مستواه . .

ومالنا الان ولهذه الظلمات ؟ ..

ان الشيمس مناطعة باسيمة ، وان مشياهد التاريخ ومعالم الخلود من حولنا قائمة دائمة !!

فهلم الى النور ..!

\*\*\*

## لسان الهلباوي

كان في مصر قبل الثورة العرابية حزبان مىيامىيان : أحدهما حزب محمد شريف باشا ، والآخر حزب أحمد رياض باشا ..

وقد يخطر للقارىء العصري أن تعريف الاحزاب بالاشخاص دليل على أن الحركة كلها شخصية لا علاقة لها بالبرامج السياسية ..

ولكن الواقع أن تعريف الاحزاب بالاشتخاص كان منة معروفة في ذلك العصر حتى في أعرق الامم البرلمانية .. فكان الحزبان المتناظران في انجلترا يعرفان يومئذ باميم حازب غلادستون وحزب بيكنسفيلد ، ولم يكن ذلك دليلا على وحدة البرامج بين الحزبين ..

وقد كان الحزبان المصريان كذلك مختلفين في البرامج ، ولم يكن الخلاف بينهما مقصورا على الانتماء الى هذا الوزير أو ذاك الوزير ..

كان حزب « شريف » أقرب الى التجديد السريع ...

وكان حزب « رياض » أقرب الى المحافظة مع التقدم في رفق وأناة ..

وكان الهلباوي بك ناقما على دياض باشا لسبب منت الاسباب، فكان يطلق فيه لسانه ويكتب عنه ما لا يرضيه ..

فأمر عالما من رجال الدين أن يستجوب « الشيخ ابراهيم الهلباوي » تمهيدا لمعاقبته .. فبدأ العالم المحقق كلمه بتهديد الشيخ الناشيء ، واستطرد قائلا : ان ناظر النظار مىيخرب بيتك ان لم تكف عن الحملة عليه ..

فضمك الشبيخ ابراهيم وأجابه ساخرا:

\_ انه لا يستطيع ..

فعجب العالم المحقق: كيف لا يستطيع وهو ناظر النظار والحكومة كلها في يديه ؟

وقال الشيخ ابراهيم: وليكن ناظر النظاد أو أكبر من ناظر النظاد: ليكن أمير البلاد. ليكن خاقان البرين والبحرين، بل ليكن « الله » جل جلاله، فانه لا يستطيع أن يخرب لي بيتا.. ففزع العالم المحقق، وخيل اليه أن المسألة تنتقل مسن التمرد والعصيان الى الكفر بالله، والعياذ بالله!.

فصاح بالشيخ الناشيء حنقا : أهذا الذي تعلمتموه من جمال الدين ؟..

وكان جمال الدين مظنة « الزندقة » عند بعض العلماء في ذلك الحين ، فطاب للعالم المحقق أن يجد في كلام التلميذ برهانا على زندقة الامتاذ . .

وكان الشيخ ابراهيم الهلباوي من تلاميد جمال الدين .. فلم يكن أمرع منه الى رد التهمة الى المتهم ، وقال لصاحبنا : « بل هذا الذي تعلمناه منكم قبل أن نتعلمه من جمال الدين ! » ..

قال الرجل: أعلمناكم الكفر نعن ؟ ...

قال الفتي المتحدلق: بل علمتمونا أن قدرة الله لا تتعلق بالمستحيل . وخراب بيتي مستحيل لسبب واحد ، وهو أنه ليس لى بيت ! ..

على أن تلمذة الهلباوي لجمال الدين لم تكن تمنعه أن يستطيل عليه بمثل هذه الحذلقة اذا « حكمت القافية » كما يقولون ، فلعله هو التلميذ الوحيد الذي كان يجترىء على السيد بالدعابة في مجالس الدرس أو مجالس الحديث ..

قال لي عظيم من عظماء هذا العصر الذين حضروا كثيرا من تلك الاحاديث أو تلك الدروس \_ وكانت كل أحاديث جمال الدين من قبيل الدروس: ان السيد كان يتكلم يوما عن بعض الرذائل التي تصيب الجسد والنفس الناطقة ، وبعض الرذائل التي تصيب الجسد والنفس الناطقة ..

فقاطعه الهلباوي قائلا: يا خبر! وهل السيد من هؤلاء؟ فانتفض السيد مغضبا وصاح به: أغرب عني أيها الغبيث .. لعنة الله عليك!

والهلباوي الذي تدل عليه هاتان النادرتان هـ و الهلباوي الذي عرفه الناس طوال حياته ، ويمكنك أن تلخصه في عبارة واحدة ، وهي أنه رحمه الله كان « ذلاقة لسان لا تطيق نفسها ولا تريح صاحبها ».

ومن هذه الذلاقة المتعجلة كان يؤخذ الهلباوي في كل ما هو مأخوذ عليه ..

سمعنا عنه قبل أن نراه ، أو نستمع عنه ممن رآه ..

كان أشهر المحامين بين الفلاحين بلا امتثناء ، وكان من آيات شهرته انها دخلت في « النكتة المصرية » .. فكان الذين يسداومون القصابين في شراء لسان الذبيحة يقولون اذا اشتط عليهم القصاب في الثمن : والله ولا لسان الهلباوي ..

وسىمعنا بشىهرته كاتبا كما مىمعنا بشىهرته محاميا ، فكان عنوان مقالاته « الى أي طريق نحن مسوقون » يتردد على كـــل لسان ، وكنانسيمع به وان لم نقرأ تلك المقالات . .

ثم أدركته آفة التعجل وقلة الاستقرار ، فتحول في الوطنية الى خطة « الاعتدال » وفسر الاعتدال بمصانعة الاحتلال ..

ثم كانت الطامة الكبرى ، ونعني بها « قضية دنشواي » التي وقف فيها موقفا ظل ذادما عليه طول حياته ..

وعن قضية دنشواي قلت في كتابي سبعد زغلول: « لقد كنا أربعة نقرأ وصف التنفيذ في أسوان ، فأغمي على واحد منا ولم نستطع اتمام القراءة الا بصوت متهدج تخنقه العبرات » .

ويستطيع القارىء اذن أن يتخيل مبلغ السخط السدي أثارته في نفوسنا رؤية الهلباوي أمامنا وجها لوجه في دار الجريدة ، يوم القى الامستاذ « لطفي السيد بك » خطابه الذي أشرنا اليه في الكلام على صاحب « المؤيد » .

لقد كان اغتباطي شديدا بما أصابه من الاذى في ذلك اليوم ، ولكني أقول انصافا له أننا رأينا في الرجل شبجاعة لم نرها في غيره من المقصودين بالهتاف العدائي ذلك المساء .. فقد أوى بعضهم الى حجرات الدار حتى اطمأن الى انصراف الجمهور الغاضب ، وأبى الهلباوي الا أن يقتحم الجمع خارجا من الدار في ابأن الهياج ، ولم يحفل بما تعرض له في طريقه من اللكم والايذاء ..

وغاب الهلباوي زمنا عن ميدان السيامية ثم ظهر بعد الثورة الوطنية معارضا لسعد زغلول ، وكانت المساجلات بين الاحزاب يومئذ على أعنفها .. ولكني أشهد القارىء انني ما وجدت القلم ينبعث في يدي انبعاثا الى القول القارص العنيف كما كان ينبعث في الرد على خطب الهلباوي وأحاديثه ، فردودي عليه فيما أعتقد كانت أعنف ما كتبت على الاطلاق ..

ثم مضت الايام ، وشاء القدر أن يكون للهلباوي شأن في موقف من أهم المواقف في حياتي السيامية ، لانه الموقف الذي

اعتزمت فيه جديا ان اترك الهيئة الوفدية مستقلا عن جميع الاحزاب ..

كان الوفد والاحرار الدستوريون مؤتلفين على عهد الوزارة الصدقية التي عدلت الدستور ..

وجاء اليوم الثالث عشر من شهر نوفمبر فعقد الاحرار الدستوريون اجتماعا في دار حزبهم ، وذهبنا اليه تأييدا لمظهر الائتلاف ..

واذا بالهلباوي هو خطيب الاجتماع ..

واذا بي جالس أمامه على قيد خطوة واحدة ، واذا به يحتال في كلامه ليهملني عند مناسبة ذكري ويتجاوز الاهمال الى التعريض ..

وعلقت على الخطبة في اليوم التالي ، ورآها فرصة منانحة لارغامي بامنم الائتلاف ..

وجاءتني دعوة الى بيت الامة حيث يجتمع طائفة من أعضاء الوفد وعلى رأمنهم مصطفى النعاس (باشا) ...
ما الخبر ؟ ..

الخبر \_ كما قالوا \_ أن مصير الائتلاف معلق على بيان مطلوب منا ، ونحب أن نتلوه عليك ..

قلت : وما شأني في هذا البيان ؟ ..

قالوا: بل الشيآن شيأنك ، لان فحوى البيان أن الوفد لا يقر ما كتبت عن الهلباوي بك ..

قلت : انكم أحرار فيما تكتبون ، ولكنني منارد لا محالة على هذا البيان . وأقول لكم معلفا انني أنا المسؤول عما اكتب ، ولم يعلم الناس قط انني اكتب باشارة من احد ..

ثم ذكرت لهم سابقة سعد مع اللورد جورج لويد حيين حملت على اللورد من أجل زياراته للاقاليم ، وثار اللورد ثورته

التي أوشكت ان تعصف بالبرلمان ، وارسل الى سعد من يقول له ان اللورد يعتقد أنه هو الموعز بتلك الحملة ، فقال سعد كلمته المأثورة : « انها تهمة لا أدفعها أو شرف لا أدعيه » ولم يفاتحني في الامر حتى انقضت الازمة ، لكي لا أفهم أنه يقترح على الكف عن الكتابة في هذا الموضوع ..

ولكنهم لم يقتنعوا وقالوا ان صدور البيان من الوفد أمر لا معيص عنه ، فان شئت فامسمعه لتقترح تغييره أو تعديله فيما لا يرضيك ..

قلت: لن أمسمعه ، ولن أمسكت عن الرد عليه ..

في ذلك المساء زارني مكرم عبيد ( باشا ) والمرحوم صبري أبو علم ( باشا ) ، وسألاني : « ماذا صنعت ؟ » .

قلت: كتبت ردا على البيان سينشر في عدد الغد من جريدة « مصر » ـ وكانت من الصحف الصباحية ، وفيها كنت أكتب مقالاتي كل يوم . .

فحاولا وقف المقال ..

فقلت لهما: اذا كنت لم أمستطع أن أقنعكم بوقف بيانكم فلن تستطيعوا اقناعى بوقف هذا المقال ..

ثم قلت لهما: انني أملك أن أنشره في غير الصبحيف... الوفدية اذا حيل بيني وبين نشره فيها ..

وكان قد جاءني فعلا من يعرض علي العروض الطــوال العراض لاعطيه المقال وينشره حيث يشاء ..

وبعد مناقشة طويلة ، قال مكرم باشا : اننا كنا نود لو قبلت رجاءنا وعدلت عن نشر مقالك .. أما وأنت مصر على نشره فاقبل منا رجاء اخر ..

قلت: ما هو ؟ ..

قالا: أن يخلو المقال من الملام الشبديد .

قلت : انني اذا ذكرت الحقائق كما حصلت فلا حاجة بي الى ملام شديد ..

ومضت مىنوات ثلاث أو نحوها والهلباوي بك لا يقع لي في طريق ..

وحدثت في خلال ذلك جفوة بيني وبين المرحوم عبد القادر حمزة لمناقشة دارت بيني وبينه حين كنت أكتب في صحيفة « الجهاد » ...

ثم زارني يوما بعد طول القطيعة ، وهو يقول لي : لقد مررت بدارك وأنا في مصر الجديدة فعمدت هذه الفرصة وقلت لنفسني : فلنزره ان كان هو لا يزورنا .. فما رأيك ؟ ..

قلت : انه فضل لك مستني به وعلى أن أشاركك فيه ..

وزرته في دار البلاغ بعد يوم أو يومين ، فاذا بالهلباوي بك هناك ..

فكدت أهم بالرجوع ..

بيد أن الهلباوي كعادته هجام لا يتردد ، فجذب يدي وبدأني بالحديث .

ولقد خطر لي في تلك اللحظة أن واقعتي معه اخر ما يذكره في تلك المقابلة ، ولكنها على عكس ذلك كانت أول ما ذكرره وأميهب فيه ، وجعل يقول وهو يضحك : « كنت والله يا رجل أحب ان يكتب الله لي ثواب اخراجك من تلك الجماعة .. ولكنه فاتنى ، وأراك خارجا منها على التسمعين ..!

وبعد حديث متشعب دعاني والامنتاذ عبد القادر الى قضاء منهرة في منزله .. فاعتذرت ، وخرج معي حين انصرفت حتى افترقنا عند دار محمد محمود ( باشا ) رحمه الله ..

ويظهر أن رغبته في زيارتي له بقيت تساوره زمنا حتى

صدرت صحيفة « روز اليومنف » اليومية وواليت الكتابة فيها ، فدعانا جميعا الى قضاء السهرة عنده ، وذهبنا اليه مع السيدة روز اليومنف والدكتور محمود عزمي ، وكانت في الحق من أمتع السهرات ، لان الرجل محدث ظريف لا يمله المستمع اليه ..

ولقد كانت أحاديثه في تلك الليلة أكثر من أن تذكر .. الا أنني أذكر من طرائف السهرة أن السيدة روز اليوميف كانت تخاطب السيدة قرينته وهي تظن أنها زوجة ابنه ، لبعد الفارق بينها وبين زوجها في السن .. ولم تزل على ظنها حتى نبهها الى خطئها بنكتة من نكاته التي تناميب المقام !

نابغة من نوابغ عصره لامراء .. كان يسلم من كثير مما يؤخذ عليه لولا تلك الحيوية التي أقلقته وباعدت بينه وبين الصبر والامتقرار .

### طه حسن

للقدماء ضروب من التوقر يستخف بها المحدثون ولا يحفلون بها وحق لهم أن يستخفوا ولا يحفلوا ، لانها ترجع الى أسباب خاطئة في زمانها فضلا عن الازمنة الحديثة ، وليس أدل على قلة الحياة من كثرة البحث فيما يجوز وما لا يجوز ، لانه دليل على كثرة القيود .

وأول ضروب التوقر التي يحق للمحدثين أن يستخفوا بها اجتناب الكتابة عن الاحياء وقصر التاريخ والتقدير على مسن فارقوا الحياة ، فربما كان مصدر هذا العرف عند القدماء أنهم كانوا يكبرون السلف ويحصرون فيه العلم والمعرفة والادب والخلق والشهرة . كأنهم كانوا يستكثرون الجمع بسين العلم والحياة أو بين الشهرة والحياة في وقت واحد : فاما حياة وخمول واما موت وشهرة ، ولا توميط بين الامرين في تاريخ العلماء والادباء وتقدير حظوظ العلم والادب .

وقد جرف العصر العديث ذلك العرف جرف السيل فكثرت تراجم الاحياء . بل كثرت تراجم الادباء لانفسهم بأقلامهم ونشرها في ابان حياتهم ، وتلك علامة خير وصلاح لان ما خف من جانب التوقر انما يزيد الحياة ، ولان امناغة التاريخ للاحياء تدل على رحابة الصدر والتفاهم على الطبيعة الانسانية فسي جوانب كمالها ونقصها واطرائها وعيبها. ولان العصر الذي يساغ

فيه الاعتراف ببعض العيوب هو العصر الذي تتوافر فيه المزايا والمعامن ، فلا يضار المرء بالنقد لانه يعرف حدود الطبيعة الانسانية وما يبقى له بعد النقد من وجوه التعبيذ والترجيح .

ولست أنا من أعداء القديم حبا لعداوة القديم ، ولكنني أكره التحرج الكثير في غير طائل ، وأشايع زمني في هذه العادة خاصة ، فلا أرى حرجا في الثناء على الدكتور طه حسين أو اغتيابه على ملأ من الناس .. ولهذا أجبت دعوة « الهلال » حين دعاني الى اجمال رأي في الصديق العالم الاديب ، وهو يعدني أو ينذرني بمثل هذا النصيب. وقبلت الكتابة وأنا أرجو الا اكون مغلوبا حين تنكشف الورقتان المطويتان . إذ الكلام في كلينا سر مكتوم عن صاحبه حتى يطلع الهلال ، وعندئذ تشيع الغيبة وينجلى السر عمن أحسن الحيطة والتخمين .

أنا ضامن أن الدكتور طه حسين مبيقول انني شاعر ، فليضمن الدكتور طه حسين اذن أن أقول فيه انه كاتب ناتج في الادب ، وخير ما نتجه كتابه « الايام » وكتابه « في الصيف » وهما الكتابان اللذان سرد فيهما بعض ما جرى له في حياته ، فكان فيهما مثلا في البساطة والثقة التي تعزف بصاحبها عسن التماس التأثير المصطنع بالتعمل والتجمل والطلاء والتزويق ، فالموصوف في هذين الكتابين صادق بسيط والوصف كذلك على فالموصوف في هذين الكتابين صادق بسيط والوصف كذلك على مثل هذه الحال من الصدق والبساطة ، ولكني لم أطلع عسلى شيء يصف به الدكتور ما لم يجر له أو يصف ما يخلقه مسن الشخوص والحوادث في عالم الرواية . فما علة ذلك يا ترى ؟

أنا ضامن أن الصديق الاديب سيجد عيبا أو عيوبا في شعري يقيسها بمقياسه ويقدرها بمعياره ، فاذا ضمنت هذا فليضمن الصديق الاديب أن علل قلة الوصف المخلوق في كتاباته القصصية لعيب فيه ، هو قلة الخيال .. فهو يصف ما يعالجه من

المحسومات ولا يتخيل ما عداه من نقائضه أو مشابهاته ، والعوض من ذلك عنده أنه يحسن البساطة التي يندر من يحسنها ويشعر بالكفاية التي تأتي من الثقة والاطمئنان الى صدق الشعور ، وهو عوض فيه غنى لمن يحسن الامتغناء .

### \*\*\*

أما طه حسيين الناقد فماذا أقول فيه ؟

أقول انه اطلع على الادب العربي القديم اطلاعه الوامسع الذي لا جدال فيه ، واطلع على نفائس من أدب الاغريق واللاتين الاقدمين ، واطلع على آثار رهط من كبار الادباء الاوربيين ولا مسيما الفرنسيين . كل أولئك خليق أن يحبب اليه الصحف والمتانة والقوة ويبغض اليه الزيف والسخف والركاكة . فهو يختار ما يعلو على مقاييس المقلدين المصطنعين ، وينبسذ مسايعتطيبه المحدودون من أصحاب الاطلاع القليل أو أصحاب الدوق السقيم ، وله في ذلك قواعد صحيحة ومراجع وثيقة ، واعتماد على فكر لا يتقيد الا بما يرضاه .

والى هنا لا أظن أن الدكتور سيعترف لي بأقل من هـذا القدر في ميزان الكتابة المنثورة فأنا رابح على هذا التقدير .

ولا أظن كذلك أنه سيعترف لي في هذا الميزان بلا تعقيب ولا استدراك ، فلنسرع أذن الى التعقيب والاستدراك . ولا لوم ولا اجعاف .

فالدكتور صحيح الاصول في النقد ولكنه لا يوفق بين أصوله وطبيعته في كثير من الموضوعات.

وهو حين يقرر المبدأ على صواب غالب.

ولكنه حين يطبق المبدأ ينحرف أحيانا عن الصواب.

وعلة ذلك كما أمعلفنا ان القاعدة والطبيعة عنده لا تتفقان

فالطبيعة عنده لا تحتكم الى الخيال والتصوير الخالق ، ولكنها تحتكم الى الرأي والاطلاع فيقع من هنا التباين والاختلاف

اليس الدكتور يوصي بمبدأ « الشك » أو مذهب ديكارت؟ بلى ! ولكنك حين تقرؤه ترى له عبارات من التوكيد واليقين قلما تراها في عبارات الشاكين المترددين ، فلا يعجب \_ أكثر ما يعجب \_ الا أشد الاعجاب ، أو اعجابا لا حد له ، ولا يقنع بما دون الامراف وترديد كلمة الاسراف ، ولا يغضب الذين يتحدث عنهم الا غضبا شديدا ، ولا يضيقون الا أشد الضيق ولا يتكلمون الا بصيغة المبالغة في معظم الاشياء .. ثم تنتقل من هذا الى تشكيك يذكرك « بان شاء الله » التي قالها جعا حين ضاع المال .. فقال ضاع المال ان شاء الله ...

كأن الدكتور يخاف من نسيان الشبك خوف جعا من تلك الكلمة التي نسيها فضاع ماله ، فأنت تسمع منه : « أزعم أنني ضبعكت » وقد أزعم .. وقد أتردد .. وقد أقول وقد لا أقول ». مع أن المرء لو أقسىم جاهدا : « والله لازعمن . وتالله لاترددن ، وبالله لاقولن » لما خرج بالقسيم مع الزعم ، من دائرة الشبكوك .

والقاعدة تستقر على اطراد اذا كانت هي والطبع على وفاق غير أنهما عرضة للاختلاف اذا وقع بينهما الخلاف ، ومن هنا نرى الدكتور يقول مرة أن أصول النقد الغربي واحدة قلد وضعها اليوذان قديما وفرغوا منها ، وتلقاها منهم الانجليز كما تلقاها منهم الفرنسيون فهم لا يختلفون .

ثم نراه يقول بعد أشهر قليلة أن النقد ليست له أصول مقررة عند الناقد الفرد فضلا عن الاسم الكبيرة والعصور الكثيرة ، وأن الناقد يستحسن أو يستهجن والمرجع الى ذوقه وحده في استحسانه واستهجانه .

ولعل هذا التباين بسين القاعدة والطبع هسو الذي جمل

الدكتور ينكر الجديد اذا جاءه في زي القديم ، أو هو الني المحله يطالب الشعر الحديث بأمور لا يطالب بها في حكم الطبيعة لانه يجري في مطالبته على القيامن .

وأقول للقلم: على دسلك! الى أين؟ ما أحسبك الا متوقعا الكثير من تعقيب الدكتور واستدراكه فأنت تستوفي المثلوتأمن أن تزيد .

ويقول القلم: ما أحسبني والدكتور مغلوبين على كل حال في هذه الصفقة ، وليس الحق فيها بمغلوب.

نعم ، وحساب الدكتور أو « رصيده » كما يقولون في لغه المصارف كثير ، ففيه بقية وافرة بعد كل تعقيب وامنتدراك واذا قلت ان الدكتور أمن امنتحسان السخيف من الادب فاختلافك بعد ذلك في زيادة القيمة التي يقوم بها الجيد أو نقصها انما يغير الثمن ولا يغير جودة الشيء الثمين .

### \*\*\*

ومن حساب الدكتور طه حسين أنه رجل جريء العقل قويه ، مفطور على المناجزة والتحدي ، يستفيد مما يقتنع بصبحته ومما يعينه على التحدي والتفرد فلا يحجم عن اتخاذه ، ولهذا تغير امعلوبه الكتابي بعد درامعته للامعاليب الاوربية ، فاتخذ له نمطا يوافق علمه بالعربية الفصيحة وعلمه بتقسيم المقاطع والفواصل في الكلام الاوربي ، كما يتكلمه من يجمع بين الحديث والكتابة في وقت واحد . فهو يتحدث ولا ينسى أنه يكتب ، ويكتب ولا ينسى أنه يتحدث ، وأمعلوبه الذي اختاره أوفق الامعاليب لذلك جميعا وأولها من نوعه في اللغة العربية . وليس فيه محاكاة لامعلوب اخر في اللغات الاوربية .

ولو كانت كتابته حديثا معضا الامبترميات بلا توكيد والا تكرير، ولو كانت تقريرا معضا أو درسا معضا لما انعرفت عن أسلوب الكتابة الذي لا يتعدث به القائل، ولو كانت تقريرا أو درسا على الطريقة الشرقية لما ظهرت فيها المقاطع والفواصل الاوربية ولجرت على مياق قريب من مياق الدروس الازهرية. ولكن كتابته حديث فيه معاضرة ومراجعة وتنظيم، فلا يوافقها الا ذلك الاملوب الذي امنتقل بابتداعه طه حسين ولو غضب المنكرون. وقد يكون غضب المنكرين من أمبياب ذلك الابتداع ولاجل هذا الابتداع يغتفر ما في كتابة الدكتور من امنهاب

ولقد أفاد بأسلوبه هذا عملا منهم يفدهم الرأي ولم تقنعهم المناقشة . فرأوا أن العربية قد تكتب صحيحة فصيحة عسلى أسلوب غير أسلوب الجاحظ وعبد الحميد وبديع الزمان وابن المقفع ، ورأوا كاتبا كبيرا يكتبها كما يشاء هو لا كما يشاء القدماء « فتنكتب» وتلذ وتفيد فاستعدوا لاستحسان الفصاحة في غير قيودها القديمة ، وألفوا تعديد الاساليب وطرائق التعبير الى غير انتهاء .

وذلك وحده فتح قدير .

وقد جار نصيب القوة في الدكتور طه حسين على نصيب العمق كما أشرت الى ذلك في نقدي لكتابه « في الصيف » .

وليس بالقليل بين أكبر الادباء العالميين من هـو قوي لا يتعمق . فاني لأكتب هذا المقال بعد ان فرغت من قراءة مقال للشاعر الامعبائي ميجويل دي انامينو كتبه ليمثل به دأي الامعبان بين مائر الآراء التي نشرتها مجلة « الشهر » الفرنسية عن فكرة هوجو لمضي خمسين منة على وفاته . فاذا هو يقول ان عمله في امعبانيا على الاقل كان وامعا أكثر مما هو

عميق . وأرجو الا يحسب الدكتور انني أعود به الى التفرقة بين السكسون واللاتين اذا أضفت الى هذا أن شاعر الامة الامبانية اللاتينية يقرر أن « بيرون » والشعراء الانجليز هم الذيلل وجهوا أدب تلك البلاد ، وليس فكتور هوجو ولا الشعراء الفرنسيون ، وانه ليقرر ذلك في مجلة فرنسية تحتفل بهوجو في عام ذكراه !

### \*\*\*

والآن وقد أبرأت ذمتي وأفضيت بمجمل الرأي مع الحيطة ا والمعادلة والتربص فاني على ما أرجح كاميب ولست بخامر . فن اختلف تقديري فسأتهم محرد الهلال بافشياء السر واطلاع مناجزي على ما أعددت له قبل أن يتأهب لي بسيلاحه ، والمناجزة يومئذ بيني وبين محرد الهلال .

\* \* \*

## من وحي أسوان

هبطت أمنوان في هذا الشنتاء ، وأنا أذكس قول دعبـــل الخزاعي :

هبطت محلا يقصر البرق دونه

ويعجن عنه الطيف أن يتجشما

وان امرءا أضعت مساقط رحله

بأسوان لم يترك له الحزم معلما

وذكرت كلام دعبل في هذه الرحلة خاصة لاننا قضينا معاعة من الوقت في القطار نتحدث عن السفر الى الصعيد بطريق الهواء . ومسافته لا تزيد في هذا الطريق على أربع معاعات ، وقد تنقص غدا الى معاعتين ، ومسافة السفر بسكة الحديد تنقضي ما بين عشية اليوم وضعى الغد . . ثم ينتهي الى حيث يستمع السامع اذا شعاء الى صوت المتحدث اليه من القاهرة والامعكندرية كما يتبادل الحديث مع جليسه في ناديه ، أو يدير المفتاح في المذياع فيصغي الى لندن وواشنطن ، ولا يقصر مكان في الارض عن ابلاغ صوته اليه . أما الاطياف فما أكثرها في دور المهور المتحركة الناطقة هناك! ان منها لاطياف فما أكثرها في دور هوليوود . واطيافا تنتقل من الجيزة ، ولا تعجز عن التجشم ، ولا يبدو عليها انها تعرف الاعياء كما عرفته أطياف دعبل

تلك أطياف وهذه أطياف ، وتلك بروق وهذه بروق ، وما

أكسل البروق والاطياف فيما مضى ، وما أمرع البروق والاطياف في هذا الزمان ، فلو عاش دعبل اليوم لتمنى معاعة من تلك الايام التي كان يتبرم بها قبل الف عام ، ولنظر حوله فرأى أنامنا يتسابقون الى المكان الذي قصرت عنه أطيافه وبروقه ، ويغبطون أنفسهم على الحزم الذي معاقهم الى هذا المقام في خاتمة المطاف .

وقصة دعبل في هجاء المعالم كله معروفة . أما قصته مع أمدوان فخلاصتها أنه وقد مع أخيه ، عبد المطلب بن عبد الله أمير مصر يومئذ فولاه أمدوان ، ثم بلغ المطلب هجاؤه اياه فأنفذ اليه كتاب العزل مع مولى له وأوصاه أن ينتظره حتى يصعد المنبر يوم الجمعة فينزله ويصعد مكانه ، ففعل كما أوصاه!

ذكرت كلام دعبل وذكرت كلام أخ له من قبل في هذا المقام . أهو أخوه في النسب يا ترى ؟ أهو أخوه في العربية ؟ أهو أخوه في الزمن الذي عاش فيه ؟ كلا . ولكنه أخوه في صناعة الهجاء ، ولم يكن أخاه في قومه ولا عصره ، لانه كان من أمة الرومان ، وكان عصره في القرن الاول للميلاد ، وهو الشاعر اللاتينيي جوفنال Juvenal .

من توافق المصادفات أن الشاعر اللاتيني كان كالشاعر العربي لا يسلم أحد من لسانه ، وأن هجاءه لفنان العصر « باريس » قذف به من روما الى جزيرة أمنوان ، لان هذا الفنان الساحر كان حظيا عند العاهل دومسيان !

قدم جوفنال الى جزيرة أمنوان قائدا للحامية الرومانية في ظاهر الامر وأسيرا منفيا في حقيقته ، ولم يستطع أن يلعن دومسيان فلعن الجزيرة ومن فيها ومن حولها ، ولم يرض عن شيء رآه في ولايته التي فرضت عليه ، فكذب وأقذع في شكواه ، وادعى على مصر والمصريين ما لم يدعه أحد منواه .

قال ان المصريين يعبدون كل حيوان ، ولا يدعون شيئا الا عبدوه حتى الثوم . وما كان المصريون يعبدون الثوم ولا البصل، ولكنهم عرفوا خصائص هذا وذاك فانتفعوا بها في الغذاء وفي العلاج ، وجاء المحدثون في عصرنا هذا فاتخذوا من الثوم عصيرا معموه ماء الحياة .

وقال ان المصريين يأكلون لحم البشر ، وقص من أخبارهذه الدعوة أن أناما من أهل كوم أمبو الذين يعبدون التمساح هجموا على رجل من أهل دندرة قتل تمساحا فأكلوه!

والتمساح ، وامعمه هذا منقول من المصرية القديمة ، حيوان مقدس كالذئبة الرومانية ، ولكنه كان مقدسا عند أناس ورجيما ملعونا عند آخرين ، أما ان الذين يقدمنونه يأكلون لحم قاتليه فتلك هي الفرية التي اتفق المؤرخون على تكذيبها ، وحسبوها « اختراعة » من أفانين الهجاء ، جناها السخط على الشاعر الهجاء قبل أن يجنيها بشعره على أبناء كوم امبو الاقدمين ، المظلومين !

ومن عجيب التوافق بين الشاعرين الساخطين أنهما يتفقان في المخاطر كما يتفقان في المزاج ، فكان جوفنال يعجب لمن يسأله عن معبب هجائه كأنما كان الهجاء عنده أصلا من الاصول التي لا تحتاج الى معبب ، وكان دعبل ينظم القصيدة المقدعة ويسالونه عمن قيلت فيه فيقول لهم انها معتجد صاحبها لا محالة ، ويتفلسف فيمضي قائلا : « ان من يتقيك على عرضه أكثر ممن يرغب اليك في تثريفه ، وعيوب النامى أكثر من محامنهم ، وليس كل من شرفته شرف ولا كل من وصفت بالجود والمجد والشبجاعة ولم يكن ذلك فيه انتفع بقولك » .

فهي طبيعة واحدة في الشعراء الهجائين مع تباعد الجنس والزمن ، ولا نظلمهم فنحكيهم حين يجنون بالسخط على

الحقيقة ، فما نحسبهم ظالمين في كل ما تقو لوه على الناس ، وما نظنهم منخطوا بغير حق في كل مقال ، فلعل اصابتهم النام تنفيس عن بعض ما أصابهم منهم ، ولعلهم شقوا بالعالم كما شقي العالم بهم . ومن دلائل هذا الشقاء ، أن شاعرا هجناء في اللاتينية وشاعرا هجاء في العربية يرددان معنى واحدا عميقا في دلالته على شقاوة الرجلين ، فيقول جوفنال في الاهجية الخامسة عشرة : « ان الطبيعة خلقت للانسان الكريم قلبا رحيما فأودعت فيه ينابيع الدموع ، وهي أكرم جانب في طوية الانسان » .

ويقول ابن الرومي:

لم يخلق الدمع لامرىء عبثا

الله أدرى بلوعية العين ن

وقد تكون الحاجة الى الهجاء كالحاجة الى البكاء ، في طبائع الشمراء ، فلنقل ان الشمراء الهجائين ظالمون مظلومون ، وكلهم في هذه الخلة معواء .

#### \*\*\*

وأعود الى دعبل فأقول ان الاعياء الذي ابتليت به أطياف و بروقه ليست من فعل الزمن وحده ، ولكنها من فعل الخيبة التي كانت تلاحقه حيث ذهب ، فلا هو امعتقر في صعيد مصر ولا هو امعتقر في صعيد حيث كان .

وقبل أن ينشبط العصر الحديث بأصداء الأثير وأطياف السبتار الابيض نظر الشعراء الى أسوان بغير هذه العين التي تستعجز البرق وتتهم الطيف بالقصور: نظروا اليها بعين الرضا فوجدوا فيها بغية الطلاب على اختلاف المقاصد والآراب، كما قال جعفر بن ثعلب أبو الفضل كمال الدين:

آسوان في الارض نصف دائسة

الخيس فيها والشر قد جمعا

تصلح للناميك التقسي اذا

أقام والفاتك الخليع معا

وحسنها ما أراك مبدعة

تسروق الا بأختهسا شفعسسا

وقد حببت الحياة الى أبنائها حتى قال فيها أحد هؤلاء الابناء من الشعراء:

ما الشيب الا نعمة

مشكورة فاشكس عليه

ما الغبان الا أن تماو

ت وأنت لم تبلغ اليسه

وقائل هذين البيتين هو الاديب ابراهيم بن محمد بن ابراهيم ، وهو من أسرة عريقة أمرها في النبوغ عجب ، ومن هذه الاسرة خالاه النابغان أحمد بن علي الملقب بالرشيد ، والحسن بن علي الملقب بالمهذب ، وكلاهما شاعر مشارك في العلوم يدل كلامه على علمه كما قال الرشيد :

ولن يستفيد البدر اكمال نوره

من الشمس الا وهو في غاية البعد

أو كما قال المهذب في وصف ليلة:

لو لم تكن نهرا لما عامت بمه

أبدا نجوم الحوت والسرطان

نادمت فيها الفرقدين كأننسى

دون الورى وجديمة أخسوان

وترفعت هممي فما أرضى مبوى

شهب الدجى عوضا من الخلان

أو كما قال:

لا تسرج فا نقص وان أصبحت

من دونه في الرتبة الشمس

كيوان أعلى كوكب موضعا

وهو اذا أنصفته نحسس

وكانا لهذا مبلوين بالحساد والاضداد ، ولا مبيما الرشيد الذي قيل عنه انه تطلع الى الخلافة ، وكان يقول عن نفسه انه خلق من نار . فقال فيه ابن قادومن :

ان قلت من نار خلقب

ت وفقت كل الناس فهمسا

قلنا صدقت فما الذي

أطفساك حتسى صبرت فعمسا

وقال فيه شاعر يمني ، وكان الخليفة قد أوفده الى اليمن داهيا ومعماه علم المهتدين ، فحسده أدباء اليمن وقال فيها أحدهم :

بعثت لنا علم المهتدين

ولكنسه علسم أمسود!

ولكنه كان لا ينظر الى الحساد نظرة الأقسران والانداد ، وقال في أمير رجاه فخيب مناه:

لئن خاب ظنى في رجائك بعدما

توهمت' انی قد ظفرت بمنصف

فانك قد قلدتني كل منة

ملکت بها شکري لدی کل موقف

لانك قد حددتني كدل صاحب

واعلمتني أناليس في الارض من يفي

عليهم رحمة الله جميعا من ظفر بالانصاف ومن فاته انصاف النامى وفاته هو أن ينصف الناس ، فقد بقي بعدهم وحي أمنوان ووحي الزمان كما كان ، وكذلك يبقيان ! . .

\* \* \*

# في أرض المبعسًا د

### قصة المدينتين

قلت لبعض الاخوان الفلسطينيين أن الله أنعم عليكم بحرية الاختيار في أمر واحد ، ولعله فأل حسن وبشارة صادقة بنعمة أخرى تملكون فيها حرية الاختيار فيما يشعلكم اليوم وتؤثرونه على كل نعمة ، وهو نعمة الحرية القومية .. (١)

انكم تملكون اختيار الاجواء والاهوية في كل فصل مــن فصول السينة ، وترجعون الى حسابكم أنتم لا الى حساب الافلاك والكواكب لتخرجوا من الصيف وتدخلوا في الشيتاء . .

فنحن في مصر ننتظر ثلاثة أشهر أو أربعة لنشيع الصيف ونستقبل الشبتاء ، ولكنكم هنا لا تحتاجون الى هذا الانتظار الطويل ، لان ساعة واحدة تنقلكم من حرارة يوليو الى برودة نوفمبر أو يناير في بعض الجهات ، وعندكم المكان الذي يتذكر فيه السمار معاطفهم اذا طالت السهرة كما تطول أبدا في ليالي الربيع .. وعلى مسيرة ساعة منه مكان يتذكر فيه السائرون مظلاتهم في أبرد أيام الشبتاء ، وقد أوحى مكان من هذه الامكنة

<sup>(</sup>١) قام امام البيان الاستاذ عباس العقاد بهذه الرحلة في صيف عام ١٩٤٥ قبل حرب فلسطين بثلاث سنوات ولما عاد منها كتب هذه الفصول التي تناولت حالة فلسطين المدنية والسياسية والاجتماعية في ذلك الحين ٠ وقد ٠ اشار فيها الى ما يجب على العرب عمله قبل ان تقع الكارثة ٠

نغمة الفكاهة الى قائد من قواد الحرب وهو في ميدان القتال ، فكتب منه اللورد اللنبي الى وزارة الدفاع البريطانية برقية يصنف بها احدى المعارك في أيام الحرب العالمية الماضية فقال : « حلقت طائراتنا هذا الصباح تحت سطح البحر الابيض المتوسط بستمائة قدم ، ولاحقت العدو عند أريحا من هذا الارتفاع! »

وقد كان العرها العام على أشده في شواطىء البحسر الابيض جميعها ، فلم نشعر بوطأته الثقيلة حين تركنا الشواطىء وارتفعنا الى هضاب رام الله أو « رام ايل » الفيعاء ، ولكنني لم أندم على قضاء معظم أيامي في فلسطين بين الشواطىء حيث تفرط العرارة والرطوبة هذ العام على خلاف المألوف في السنوات الماضية ، لانني لمست فيها عن كثب ذلك الصراع العنيف الذي أحسبه أعجب صراع بين مدينتين متجاورتين في تاريخ المالم بأمره ، وهو الصراع بسين مدينة يافا ومدينة تل أبيب ..

ان المدينتين متجاورتان تقيمان في مكان واحد ، حتى ليبدأ الشيارع أحيانا في يافا وينتهي في تل أبيب ، ولكن السباق بينهما سبباق بين أقدم ميناء على شواطىء بحر الروم وأحدث ميناء على جميع شواطىء البحاد .

كانت « يافا » علما مشهورا في التاريخ القديم قبل نيف و ثلاثين قرنا من الزمان ..

وكانت « الاسكندرية » جنينا في الغيب يوم كان معوفكليس و يوربيد من و غيرهما من شعراء اليونان يتغنون بجمال « يافا » و ينسبجون خيوط القصيد حول عرو منها الفاتنة « اندروميد » التي ربطها الارباب الى صغرة الشاطيء عقاباً لها على رفيض البناء بخطابها السماويين! . . ثم ما ذالت حتى نجا بها القدر

من وحش البحر وهو راصد لها ليغتالها .. فأصبحت بعد ذلك كوكبا من كواكب السماء ..

ولا نحسب أن مدينة في الشرق الادنى عرض لها من تعاقب السعود والنحو من ما عرض لمدينة « يافا » في جميع الدول وعلى جميع العهود . .

فعمرت وخربت مرات على أيدي البشر، وعلى أيدي الزلازل والجوائح الطبيعية ، وصمدت للعراك بين الدول التي تداولتها من عهد تحوتمس وسنعاريب ، الى عهد العرب والصليبيين ، الى هذا العهد الذي لا يحسب في تاريخها من العهود الرخية الميمونة، وان كنا لنرجو ألا يكون من أقسى العهود ، لانها قد صمدت في تجاربها الكثيرة لما هو أقسى وأصرم من تجارب العهد الذي هي فيه الآن .

كانت « يافا » تعول في معيشتها على الزراعة وعلى الصناعة وعلى الميناء وعلى الميناء وما يدور حوله من حركة السفن وحركة البيـــع والشراء ...

فأصيبت في جميع هذه الموارد ، ولا تزال مع هذا قائمة على قدميها تناضل نضالها المجيد في معبيل البقاء .

فالموالح والثمرات التي عرفت بامعها من قديم الزمن لا تلقى اليوم في الامعواق القريبة ذلك الترحيب الذي تعودت أن تلقاه الى زمن غير بعيد .

والصناعة \_ وأهمها صناعة المجلود وصناعة الصابون \_ قد منيت بالمزاحمين الاقوياء في تل أبيب وما وراء تل أبيب من بلدان الشرق الادنى .

أما الميناء فقد تحول عنه أكثر السفن الى ميناء حيفا الذي تنتهي اليه أنابيب البترول من آبار العراق ، أو الى ميناء تـل أبيب الذي بناه مجلسها البلدي ومد الى جانبه ذلك « الكرنيش »

الطويل محاكيا به كرنيش الامعكندرية في كل شيء .. حتى في « الاذرة الشامية » التي تشوى أو تسلق على زوايا « ومنعطفاته ، ويقبل عليها المتنزهون والمتنزهات الى أواخر الليل!

فهي اليوم تتمامىك على مضض ، أو على صبر أليم ، وحسبك من مدينة تفجع في مواردها جميعا ولا تزال ناهضة على قدميها في اباء المناضل المستميت .

#### \*\*\*

الى جانب هذه « الشبيخة » الصبور فتاة ماكرة لعوب تتيه عليها بدلال الفتنة وجمال الشباب ..

تلك مدينة تل أبيب ..

صبية لم تتجاوز الثانية والعشرين ، اذا نظرنا الى مولدها الصحيح في أعقاب الحرب الماضية ، ولم تتجاوز السادمسة والثلاثين اذا نظرنا الى نشأتها في عهد الدولة العثمانية أيامكانت هذه الدولة تحب أن تستعين بالدعاية الاسرائيلية في مقاوسة روسيا ودويلات البلقان ، ولم تكن نشأتها يومئذ نشأة مدينة تزخر بالسكان وتحتوي من الوافدين عشرات الالوف ، ولكنها كانت روضة للنزهة وقضاء ماعات الاصيل في أيام الصيف والربيع ، ولهذا مسميت « تهل الربيع » حين غرسوها في أول عهدها بالظهور ..

كذلك نشأت منذ نيف وثلاثين سنة على غير حذر سن عواقبها السريعة لا من جانب الراعي ولا من جانب الرعية ..

أما اليوم فليست هي تلك الروضة البريئة التي يتنسم لديها أهل « يافا » نفحات الغروب من نسمات الربيع ..

يا له من صراع عجيب بين شبيخة الامس وفتاة اليوم .. وانه لصراع ظالم اذا ترك فيه الندان منفردين على النحو الذي نراه ، لان « يافا » تقف وحدها هناك ولا تقف «تل أبيب» وحدها في ميدانها .. بل تقف هنالك ومن ورائها أمة موزعة بين جميع أنحاء العالم تعينها بأحدث ما اخترعه العلم من الومعائل ، وأخفى ما يعرفه المال من الامعاليب ، وأقوى ما تسيطر عليه السياسة من الخدع والاحابيل ..

واليافيون لا يغفلون عن الخطر الذي يستهدفون له ولا يجهلون ان الاماليب القديمة لن تجدي وحدها في اتقاء هذه المنافسة التي تعتز بأحدث ما عرفه الناس من ضروب التعمير والامتغلال ..

فقد علمت منمدير المجلس البلدي بمدينة يافا انهم يعدون العدة لبناء الكرنيش الذي يضارع كرنيش تل أبيب ، ولتنظيم الطرقت التى لا تزال بحاجة الى التنظيم ..

وعلمت أنهم يؤلفون شركة كبيرة لبناء فندق فخم وناد حديث يستغني بهما من يريد الاستغناء عن ارتياد الفنادق والاندية في تل أبيب ..

وهذا كله حسن واجب ، بل هذا كله قليل من كثير ينبغي الشروع في انجازه قبل أن يطول التفكير فيه ..

ولكن الحقيقة التي ينبغي أن تذكر في هذا الصدد قبل كل حقيقة أخرى ، هي ان مدينة « يافا » لن تقوى على هذا الصراع العنيف على انفراد ، فلا بد لها من عون مريع كالعون الذي ترجع اليه غريمتها ، ليجري الامر بينهما على معنة الانصاف ، ويرجى منه اتقاء الهزيمة في هذا النضال .

## الصهيونية والجامعة العربية

اذا عبرت « تل أبيب » رأيت في أكثر أوقات النهار زحاما يملأ جوانب الطرق من اليمين والشعمال ، وخيل اليك أن القوم منصرفون من معفل او مقبلون على اجتماع في منعطف الطريق..

لان حركة المرور لا تنقطع في « تل أبيب » من ساعات الصباح الباكر الى ما بعد العشاء ..

ولكنك مع هذا تلاحظ هذا الزحام المتلاحق فتعجب لانك لا ترى فيه أحدا يلوي على أحد ، ولا تكاد تلمح انسانا يوميء الى انسان آخر بالتحية ، الا في العرض النادر الذي يرجع الى محض الاتفاق ..

وأعجب من ذلك انك تنظر الى القوم فلا ترى على وجوههم ما يدل على السعادة: سعادة الظفر بالامنية الروحية والمطلب التراثي القديم . فلا تملك أن تسال نفسك: ما هذا؟ أهؤلاء قوم يهبطون الى أرض الميعاد بعد التفرق في جوانب الارض مئات السنين؟ . . .

وتتخيل المسلمين في عرفات ، أو النصارى في معاهد المسيحية المقدسة ، فلا ترى على وجوه القوم في « تل أبيب » شيئا من دلائل تلك الاخو"ة الروحانية التي تفيض على وجوه الحجاج من جميع الاديان ، ولا يقع في نفسك الا أن القرم مسوقون الى هذه الحجة الموعودة ، وان الذي وجدوه هنالك

غير الذي آمنوا به وصدقوه ..

وما في الامر من غرابة اذا رجعت الى الواقع ، او رجعت الى المعقول ..

اذ كانت حجة اليهود الى أرض الميعاد غير الحجة الى عرفات أو الى كنيسنة القيامة أو سا شابهها من مناسك الديانية المسيحية ...

فان المسلمين والمسيحيين يقضون مناسك الحج ويعودون الى أوطانهم التى نشاوا فيها وألفوا معالمها ..

أما اليهودي حين يهجر بلاده الى الوطن القومي بفلسطين ، فانه يترك وطنه الذي نشأ فيه وألف معالمه ليستنبت نفسه في وطن جديد .. ولا يفعل ذلك الا بدافع قوي من الامل في تحسين الاحوال ، أو بدافع قوي من الحماسة الروحية .. فليس من شك في أن اليهودي الناجح في وطنه \_ الاوربي أو الامريكي \_ لن يهجر ذلك الوطن ليستأنف الحياة زارعا أو بائعا في ناحية يجهلها من أرض فلسطين ، ولن يبيع نجاحه المحقق بأمل بعيد يمنيه به الزعماء الصهيونيون ، بالغا ما بلغ به الإيمان بوعود صهيون ...

ولنذكر أن اليهودي قد ألف العمل في التجارة والصفقات المالية ، ولم يألف العمل في الزراعة وتربية الدواجن وما اليها من اعمال الفلاحة ورعي الحيوان .. فهو لا يقدم على تبديل مألوفاته الا اذا اتفق الشيظف والتعصيب والامل في المجهول على اقناعه بالهجرة وامداده بالبواعث النفسية التي تساعده على هذا التبديل .. وقلما تعمر هذه البواعث الى زمن طويل ..

والذي نعتقده أن « النقلة الصهيونية » هي نقلة مصطنعة عارضة تخلقها تلك العوامل الموقوتة التي أشرنا اليها ، وينفخ فيها عاملان آخران موقوتان ، وهما دعاية الزعماء واضطهاد

الطوائف الامرائيلية في أوربا الوسطى واوربا الشرقية .. ولولا هذان العاملان لبقيت الصهيونية حيث كانت أملا من آمال الخيال .

#### \*\*\*

ظهرت في الايام الاخيرة مذكرات اللورد «هربرت صمويل» الذي كان أول مندوب سام على فلسطين من قبل الدولية البريطانية ..

وهو مىياسى فيلسوف ينتمى الى أمرة اسرائيلية كبيرة في البلاد الانجليزية ، ويتكلم بكثير من الصراحة عن موقسف زعماء اليهود من الدعوة الصهيونية عند ظهورها واشتدادها في أعقاب الحرب الماضية . ومن هذه المذكرات يتبين لنا أن ثلاثة من عظماء اليهود الانجليز الذين شاورتهم الحكومة البريطانية في اعلان الوطن القومي بفلسطين كانوا معارضين لاعلانه متشائمين من عقباه ، وعلى رأسهم « ادوين منتاجو » الذي كان وزيسرا للهند في وزارة لويد جورج الائتلافية ..

فحماسة الشعوب الاسرائيلية للوطن القومي هي حماسة مصطنعة مبالغ فيها بغير مراء ، وأقل ما يقال فيها انها ليست بالحماسة الاجتماعية التي تقاوم جميع المصاعب وتذلل جميع المعقبات ..

وانما قامت الحركة كلها على دعاية الزعماء ، وصادفت هذه الدعاية ما صادفته من النجاح لامرين لا مناص منهما للمثابرة على نشاط الحركة وامتمرارها ..

هذان الامران هما: « أولا » منهولة العصبول على الوطن القومي في أعقاب الحرب الماضية . و « ثانيا » صعوبة المقام في كثير من الاقطار الاوربية على اليهود ، لما كانوا يلقونه هناك من ضروب العجر والاضطهاد ..

فاذا تغير الموقف بعد الحرب العالمية الاخيرة ، فصعب المقام في الوطن القومي وسهل المقام في الاقطار الاوربية بعسد زوال الاضطهاد منها وفتح أبوابها لمشروعات التعمير وصفقات التجارة والمال ، فقد تنكشف الحركة المصطنعة عن حقيقتها الباقية فاذا هي أضعف من أن تقوى على الثبات الى زمن طويل .

#### \*\*\*

نعم ان الصهيونية تعتمد الان \_ بعد القيام في فلسطين زهاء دبع قرن \_ على عاملين آخرين غير تلك العوامل التي بعثــت الحركة من مرقدها في دفعتها الاولى . .

تعتمد الان على الجيل الجديد الذي يولد وينشأ في تل أبيب وما يحيط بها من المستعمرات الاسرائيلية .

وتعتمد كذلك على الصناعات الحديثة التي تأمست في أيام الحرب الاخيرة على الخصوص ، واتصلت معاملاتها بأقطار الشرق الادنى وما جاورها من الاقطار .

لكن الجيل الجديد الذي يولد وينشأ في تل أبيب خليط من الاوطان المختلفة لا يمتزج بعضه ببعض في زمن قريب .

أما الصناعات الحديثة فلها مزاحم قوي من الصناعات الاوربية المتعطشة الى الامعواق، ولها مزاحم اخر من الصناعات الوطنية التي تعتمد على الشعور الوطني والضرورات الاقتصادية، ولها بعد هذا وذاك كابح آخر من حرامة الامعواق الشرقية حيثما تنبهت الى أخطار الاحتكار، وليست أزمات البطالة فيها بعد انتهاء الحرب بالازمات التي يسمهل علاجها في هذه الاوقات.

#### \*\*\*

كنت أقول الخواننا الفلسطينيين كلما منالوني عن دأيي في

قضية بلادهم وقضية البلاد العربية: انني متفائل قوي التفاوّل عظيم الرجاء في مصير البلاد الشرقية على الاجمال ..

ولكنني كنت أشفع ذلك دائما بتفسير التفاؤل الذي أعنيه وأعقد عليه عظيم الرجاء ..

فالتفاؤل المحمود هو التفاؤل الذي يقنعك بأن العمل ممكن وأنه مع امكانه مفيد ...

ومتى آمنت بذلك فعليك أن تعمل وأن تحقق الفائدة التي ترجوها وان كلفك العمل أثقل الجهود ..

فلا فائدة من تعظيم خطر الصهيونية والارتفاع به الى ما وراء طاقة الجهود البشرية . .

ولكن لا فائدة كذلك من تهوين هذا الخطر اذا لم يقترن تهوينه بالشروع في العمل المفيد ..

والمجامعة العربية خليقة أن تنتهز فرصة العمل في هـنه الآونة لانها فرصة سانحة بعد الحرب الاخيرة وفي مفتتح الحياة المجديدة التي تستعد لها الاقطار الاوربية ، ممن كانت على صله بالمسألة الصهيونية أو باضطهاد اليهود ، وقد تفتح أبوابها غدا لمن يؤثرون العودة اليها من أرض الميعاد اذا عز عليهم الوفاء بما وعدهم به الدعاة والزعماء ..

ولا غنى للبلاد العربية على أية حال ـ لخدمـة نفسها لا لخدمة القضية الفلسطينية وكفـى ـ مـن تنظيم الصناعـات الحديثة ، وتنظيم الامعواق في وجه المعاملات الطارئة عليها ،ومن منع الاحتكار في أيدي فريق من الناس كائنا ما كان ..

واذا امتقامت البلاد العربية على هذا الطريق فقد استقامت على الطريق السوي الذي يفضي بها الى النجاح في جميع قضاياها، ومنها قضية فلسطين .

## الحالة الاجتماعية

المجتمع الفلسطيني قريب من المجتمع المصري في تكوينه و في معظم آدابه وعاداته ، ولا يختلفان الا في بعض التقاليد التي ترجع أولا الى امتزاج شعائر الامرة المصرية بشعائر الحداد الموروث من أقدم العصور ، وترجع ثانيا الى الزراعة المصرية والبادية الفلسطينية .. فمصر تنقسم الى عاصمة وقرية ، وفلسطين تنقسم الى حاضرة وبادية ، وان كانت باديتها أخصب من بادية الصحراء وأقرب الى العمار ...

ولا يزال معلطان البادية ظاهرا في تقاليد الامرة الفلسطينية منواء منها الاسلامية أو المسيحية ..

والبادية كما لا يخفي تشتد في المحافظة الاجتماعية وتحب البقاء على القديم ، وأظهر ما تبدو عليه هذه المحافظة الاجتماعية في حجاب المرأة ونظام الحياة الزوجية .. فان بنات الامر في حواضر فلسطين متعلمات على نصيب وافر من الثقافة العصرية ، ولا يندر بينهن من تحسن لغة أو لغتين من اللغات الحديثة ، ولكنهن قليلات الظهور في الحياة العامة ، وقلما تجسر السيدة منهن أو الفتاة على السفور في الطريق الا أن تكون من أمرة قوية السلطان مهيبة الجانب تحميها بسلطانها وهيبتها أن تتعسرض للاذى والمهانة من بعض من ينكرون السفور ، وهم كثيرون .. فاذا سفرت السيدة او الفتاة من البيوت المتومعطة التي لا

تخشى شوكتها فقد يصيبها ما يسوءها في طريقها ، ولا يتقدم أحد لحمايتها ، لانها تستحق ما تلقاه في دأي السابلة من طبقات العامة ومن يحسبون حسابها ..

ونعن لا نتمنى لفلسطين ذلك الشطط الذي تمادى فيبه بعض السافرات في بعض الاقطار الشرقية .. ولكننا نعتقد أن تيسير العجاب والتخفيف من قيوده الثقيلة نافعان للمجتمع الفلسطيني في مرحلته العاضرة ، ولعلهما نافعان له جد النفع في مكافحة « تل أبيب » ومغرياتها ، لان الفتى الذي يصحب خطيبته أو زوجته في رياضته اليومية يشعر بالامانة الزوجيد ماثلة أمام عينيه في بيته وفي طريقه ، وتغنيه هذه الصحبة المشروعة عن تلك الصحبة الموبقة التي تذهله عن كرامته وماله وقضية بلاده .

ولسلطان البادية القوي أثر في السيامية الفلسطينية .

لان الزعماء هناك هم \_ بطبيعة تكوين المجتمع \_ رؤساء العشائر وعمداء البيوت العريقة في الحواضر ، ولهم من النفوذ في السيامية بمقدار ما لهم من الاشياع والاتباع والاقرباء وانصار العصبيات ، وهم الذين نهضوا بأعباء الحركة في أشدها ، وتعرضوا لمخاطر الموت والابعاد من أجلها ..

وقد أضيف الى هذا العامل الموروث عامل مكتسب من نفوذ الدين أو نفوذ الرئاسة الرمسية ، بل أضيف اليه ما تقضي به أطواد العصر من دعاية البرامج والمبادىء التي تتعلق بها آمال الشعوب في الزمن الحديث ..

ولا تخلو فلسطين من ذلك القلق الدي يخامر نفوس الشباب ويعجلهم على الصبر والانتظار ، ومطاولة الاحوال التي درجت عليها السيامية في أيدي الرؤساء والعمداء .

وقد مىألني بعضهم مىؤالا صريحا في حفل حاشد عــن

الزعامة السياسية والبرامج الوطنية فقال موجها الى الخطاب : الا ترى أن ينفرد الشباب بقيادة الحركة القومية دون الرؤساء والعمداء ؟ ..

فلمعت على وجوه العاضرين أن صاحب السؤال ينوب في العقيقة عن الاكثرين منهم ، وأنه يعبر عن خاطر يساورهـم ويدور عليه النقاش الطويل فيما بينهم ، فقلت : ان الشباب يستطيع أن يسمع صوته فلا يقوى الزعماء على اغفاله ، ولا يزال للشباب عمل كثير يضطلع به في خدمة وطنه قبل أن يتصدى لهمة الزعامة الشعبية ، ولكنه اذا رزق الالمعية النادرة التي ترشعه لقيادة قومه فان هذه الهبة الفطرية لن تخفى على أحد ، ولن تحول الحوائل دو نه ودون القيادة التي يستحقها ، اذ لا حاجة به يومئذ الى التوسيل والرجاء في طلب الاعتراف له بالكفاءة المتازة والزعامة الموقبة ، لان الكفاءة المتازة تفرض مكانتها على من يعرفها ومن ينكرها على السواء ..

#### \*\*\*

والفلسطيني ومعط بين المصري وبين السوري واللبناني في الاقدام على الهجرة والتمرس بالمحاولات الاقتصادية في بلاده أو في البلاد الاجنبية ..

فهو لا يهاجر كما يهاجر السوريون واللبنانيون ..

وهو أجرأ على انفاق المال من أبناء الامم التي تعسودت المحامية على الموارد والمصارف ، وانتظمت على الموازنة بسين الارباح والخسائر ، منذ عهد بعيد ..

ولم يزل الى زمن قريب يعول على تربية الماشية والزراعة، ويعول معها أحيانا على التجارة الدورية التي تجري في موامسمها على سنة الزراعة والثروة الطبيعية .. وفي طبعه استقلال البدوي الذي تثقل عليه دياضة الحياة المدنية وتعنته بما فيها من الموانع والقيود ..

وقد قال لي رجل من أذكياء السوريين وذوي الغيرة منهم على القضية الفلسطينية: ان اخواننا هنا يتعبون كثيرا مع جماعة الصهيونية ، لانها تحاربهم بسلاح لم يتعودوه .

قال ذلك وقد مردنا بخص من القش على شاطىء البحر في جواد « يافا » يملكه دجل يهودي يطهو فيه الطعام لمن يستريحون لديه في أثناء الطريق ، أو لمن يقصدونك في طلب النزهــة والامنتجمام وقضاء فترة من الوقت في ضواحى الخلاء ..

قال الدمشيقي الاريب: لو نزل رجل من بلدنا هنا يوما واحدا وتناول هنا وجبة واحدة ، لما فارق المكان قبل أن يعيد حسبته في ذهنه ويقدر نفقات المكان ونفقات الطعام ومكسب اليوم الواحد ثم مكسب الايام ..

فاذا أعجبه الحال وراقه المكسب، فما هي الا أيام معدودات حتى يرى اليهودي خصا قائما الى جانب خصه يبيع الطعام الذي يبيعه ويهيىء المائدة التي يهيؤها، وينزل عن بعض ربحه في أيامه الاولى ليحول قصاد الخص القديم الى الخص الجديد.

قال صاحبي الدمشيقي: فليت الصهيونية تبتلي في هــنه الديار بمن ينافسونها هذه المنافسة وينازلونها بمثل هــنا السيلاح ..

قلت: ان الدرس غير عسير على من يرى الصراع مــن حوله ويعلم عاقبة التهاون فيه ..

#### \*\*\*

وأحسب أن المصريين والفلسطينيين في مجال الهجرة فرمنا دهان ، أو فارمنان متقاربان ..

فمن فلسطين مهاجرون في مصر ، ومن مصر مهاجرون في فلسطين ، وقد يعيش الفلسطيني في مصر زمنا ثم يعود السي بلاده ، وقد تسرى بينهم من يلقب بالانشاصي والبلبيسي والطنطاوي كما ترى بيننا من يلقب بالغزي والرملي والعكاوي، وكأنهم يتسابقون أو يتلاحقون في حلبة واحدة لا يخرجون منها ولا يسرعون الى تبديل معالمها ، مبواء في التقاليد الاجتماعية أو معيشة البيوت .. حتى « الملوخية » وهي صحفة مصرية لا يتقنها الطهاة في غير وادي النيل \_ قد أكلناها في بيت أبي خضرة كما تؤكل على أفخر موائدنا التي تعتز بتقديمها في بواكيرها أو معقباتها .. لان أبناء هذا البيت يحافظون على تراثهم القديم منذ كانوا بريف مصر ، ولا تزال لهم قرابة فيه ..

بين مصر وفلسطين جوار هو أقرب من جوار المكان لانــه كذلك جوار التاريخ وجوار السكان .

## مصر والقضية العربية

مىألني فنان صهيوني : لماذا يهتم المصريون بمشاكل العرب ؟

فامىتغربت مىؤاله ، ولم أكتمه أنه مىؤال غريب . فعاد يسال : وما وجه الغرابة فيه ؟ ..

قلت: وجه الغرابة فيه انك تنتظر الاهتمام من يه و أمريكا بجماعة الوطن القومي في فلسطين وتحسبه من الامور الطبيعية التي لا تحتمل السؤال والاستفسال ، ولكنك تستغرب من العرب المتجاورين أن يهتم بعضهم ببعض ، وهم مضطرون الى هذا الاهتمام .. نعم مضطرون اليه ولو لم ينظروا الى المسألة من الوجهة الشعورية أو العلاقة التاريخية الروحية ، لان استقرار السلام في الشرق الادنى يعنيهم جميعا ويوجب عليهم أن يتداركوا اخطاره قبل وقوعها بشيء من الحيطة والمعاونة ، ولا استقرار السلام في الشرق الادنى مع تهديد أمة كاملة في استقلالها ومصالحها ومعالم وجودها .

فلاح عليه انه كان يتوقع جوابا غير هذا الجواب ..

وكان غيره أصرح منه في السؤال ـ وهو كاتب في صعيفة « فلسطين بومنت » الانجليزية يرامنل بعض الشركات البرقية ـ فسألنى :

هل تريد مصر أن تسيط على سياسة البلاد العربية ؟ ..

قلت: كلا .. ولو جاءتها السيطرة طيعة هيئة بغير سعي منها ، لان الاساس الذي قامت عليه الجامعة العربية هـو استقلال كل أمة من أمم العرب التي تشترك فيها ، وبذل المجهود المستطاع لتمكين الامم الخاضعة للحكم الاجنبي من بلـوغ استقلالها ، وليست لمصر مصلحة في التوسع أو زيادة التبعات والاعباء السياسية والعسكرية والاقتصادية ، ولكنها تـرى المصلحة كل المصلحة في التعاون بينها وبين الامم التي تقاربها في الموقع الجغرافي والتراث التاريخي والوجهة السياسية ..

#### \* \* \*

ان الشعوذة السيامية وحدها هي التي تسول لبعض الأدعياء ان ينتحلوا لانفسهم صفة الزعامة على جميع الامسم العربية ، كما ينتحلون لانفسهم صفة الزعامة المطلقة على الامة المصرية ..

وانما يخدم أولئك الادعياء أنفسهم بتلك الشعوذة البغيضة الى كل من يطلب الحرية وكل من يؤمن في الشرق بمبادىء الديموقراطية ، لانها تضير القضية المصرية كما تضير القضية العربية ، ولا تنتهي الى فائدة مرجوة لغير أولئك الادعياء فيما يتخيلونه من الاوهام والاحلام ..

انهم يتوهمون انهم يروجون في معوق المناصب على قدر البضائع التي يعلنون عنها ويدخلون في دوع الاجانب انهمم قادرون على تسليمها ..

فهم يبيعون ويشترون في قضية مصر وقضية العرب على السنواء ، ويخرجون المسألة من حدود التعاون المحمود الى حدود الزعامة المنكرة وما وراءها من الدعاوى والشبهات .

و نحمد الله على ان الوقائع قد افهمت من يفهم ومن لا يفهم ان مصر تبغض هذا النوع من الشعوذة وتتشناءم به وتأباه ، وأنها

تعاف مزاج الدعاة الذين يدقون الطبول وينفخون الابواق حول انفسيهم ، ولا ينزهون مطلبا من المطالب عن صغائر التهريب والتهييج ، لانهمم لا يعيشون يغير اجراس المزاد في مسوق المساومات .

ليس في ماسة مصر اليوم \_ بحمد الله \_ من ينطوي على مثل ذلك المزاج ، فهم لا يعملون لمصر ولا لغير مصر ليحتكروا الزعامة الابدية على هذا الشعب أو ذاك ، ولكنهم يعملون لانهم يعرفون الواجب ولا يتجاوزون به حدوده ، ويخدمون القضية العربية خدمة الاخــوان أو الاعوان ، ولا يخدمونها \_ ولا يستطيعون أن يخدموها \_ من طريق الضجة الخاوية التي يعلن بها المعلنون عن تسليم البضاعة في أمعواق المطامع الاجنبية .

هذا التعاون على أساس الاستقلال الموفور لكل امة من الامم العربية هو قوام الجامعة العربية ، ولا قوام لها بغيره ..

وينبغي أن يفهم الاستقلال هنا على أوسع معانيه أو على جميع معانيه ، فهو يشمل الاستقلال الادبي كما يشمل الاستقلال في عرف العلاقات الدولية ..

فلا أفتيات فيه على حق أمة من الامم في الاعتماد على نفسها والتوفر على جهودها ، وليس من شأنه أن يحمل أحدا على التواكل ولا أن يحمل أحدا على تجاوز الحدود ..

لكل أمة عربية أن تنتظر المعونة من أخواتها وجاراتها ..

ذلك حق الاخ على أخيه والجار على جاره ..

وعلى كل امة عربية ان تعمل ما في طاقتها لتحقيق مطالبها .. ذلك واجب الانسان على نفسه بل واجبه لنفسه ..

وقوام الامر بين الجميع هو استقلال في الرأي والمملل وتعاون بين اخوان مستقلين في الآراء والاعمال ..

فلا سيطرة هناك ولا قيادة ، ولا اعفاء من واجب ولا تجاوز في الحقوق ..

#### \*\*\*

ومن دواعي الغبطة انني رأيت دلائل الشعور بهذه التبعة العظيمة ـ على هذا الاساس القويم ـ في كل من لقيت من ذوي الرأي والمكانة بين خاصة ابناء الامم العربية ..

فهم ـ مع ايمانهم بجدوى هذا التعاون الاخوي في تخفيف الاعباء ومضاعفة القدرة على النجاح ـ يعتقدون أنه قد ضاعف شعورهم بالتبعة وتقديرهم للواجب ورعايتهم للحقوق ، لان عمل أمة تسأل عنه أمم ، وكلمة فريق من المجاهدين قد تحسب على كل فريق .

قلت للكاتب الصهيوني: ان مصر لا تريد السيطرة على الامم العربية ولو جاءتها السيطرة بغير منعي منها ..

وأحسبني أردد كل رأي رشيد في الاقطار العربية حسين أقول أن الضبعة المخاوية التي سبولت لبعض الظنون أن تهجس فيها هذه الهاجسة قد ذهبت ألى غير رجعة ، وأن العمل الوقور هو العمل الوحيد الذي يليق بخدام هذه القضية الكبرى ، وأنه لا يستقيم على أمنام التعاون الاخوي في حدود الامنتقلال المرعي ، ومرحبا بآمال الامم العربية في الامة المصرية ولو طالبتها بالحصة الكبرى من المعونة وتوجهت اليها بالجانب الاكبر من الرجاء .. فعبذا مضاعفة الواجب كلما تضاعفت الطاقة ، وحبذا أن تزداد القدرة ويزداد معها التوفيق الى تحقيق الآمال .

## دبين وُفت لسفته

#### الله

في رأينا أن مسألة وجود الله مسألة « وعي » قبـل كل شميء .

فالانسان له « وعي » يقيني بوجوده الخاص وحقيقت الذاتية ، ولا يخلو من « وعي » يقيني بالوجود الاعظم والحقيقة الكونية ، لانه متصل بهذا الوجود ، بل قائم عليه .

والوعي والعقل لا يتناقضان ، وإن كان الوعي أعم مسن العقل في ادراكه لانه مستمد من كيان الانسان كله ، ومسن ظاهره وباطنه ، وما يعيه هو وما لا يعيه ، ولكنه يقوم به قياما محملا .

ونحن نخطىء فهم العقل نفسه حين نفهم أنه مقصور على ملكة التحليل والتجزئة والتفتيت ، وانه لا يعمل عمله الشامل الا على طريقة التقسيم المنطقي وتركيب القضايا من المقدمات والنتائج واثباتها بالبراهين على النحو المعروف .

فالعقل موجود بغير تجزئة وتقسيم . . وهو في وجوده ملكة حية تعمل عملا حيا ، ولا يتوقف عملها على صناعة المنطق وضوابطه في عرف المنطقيين . . وهو في وجوده هذا يقول : « نعم » ويقول

« لا » ويحق له أن يقولهما مجملتين في المسائل المجملة عــــلى الخصوص .

وقد يخطىء القول في بعض الاشياء ولا يضمن الاصابة في كل شيء . ولكن الخطأ ينفي العصمة الكاملة ولا ينفي الوجود . فقد يكون العقل المجمل موجودا عاملا وهو غير معصوم عن الخطأ الكثير أو القليل ، ولن يقدح ذلك لا في وجوده ولا في صلاحه للتفكير . لان « التقسيم المنطقي » يخطىء أيضا كما يخطىء العقل المجمل في أحكامه المجملة ، ولا يقال من أجلل ذلك أن التقسيم المنطقى غير موجود أو غير صالح للتفكير .

فاذا قالت البداهة المعقلية: « نعم .. هناك اله » فهذا القول له قيمة في النظر الانساني لا تقل عن قيمة المنطق والقياس ، لانها قيمة المعقل الحي الذي لا يرجع المنطق والقياس الى مصدر غير مصدره أو سند أقوى من سنده . وقد كان العقل المجمل أبدا أقرب الى الايمان وأقرب الى قولة « نعم » في البحث عن الله ، ولم يستطع التقسيم المنطقي أن يقول « لا » قاطعة ما نعة في هذا الموضوع .

وقد أمعفرت مباحث الفلاسفة المؤمنين عن براهين مختلفه لاثبات وجود الله بالحجة والدليل ، ونحسب أننا نضعها في موضعها حين نقرر في شأنها هذه الحقيقة التي يقل فيها التشكك والخلاف : وهي أن البراهين جميعا لا تغني عن الوعي الكوني ، وأن الاحاطة بالحقيقة الالهية سيء لا ينحصر في عقل انسان ولا في دليل يتمخض عنه عقل الانسان. وانما الترجيح هنا بين نوعين من الادلة والبراهين ، وهما نوع الادلة والبراهين التي يعتمد عليها المؤمنون ، ونوع الادلة والبراهين التي يعتمد عليها المنكرون . فاذا كانت أدلة المؤمنين أرجح من أدلة المنكرين فقد أغنى الدليل غناءه وأدى القياس رسالته التي يستطيعها في هذا

المجال ، وهي في الواقع أرجح وأصلح للاقتناع بالفكر \_ فضلا عن الاقتناع بالبداهة \_ كما يبدو من كل موازنة منصفة بين الكفتين .

ولا يخفى أن قاعدة الاثبات والنفي في مناقشات الخصوم لا تنطبق على هذا الموضوع الجليل . فليس للعقل البشري خصومة في الاثبات ولا خصومة في الانكار . وليس على أحد عبء الدليل كله ولا على أحد عبء الانكار كله في البحث عن حقيقة الوجود .

ونعن لا نعصي هنا جميع البراهين التي استدل بها الفلاسفة على وجود الله فانها كثيرة يشابه بعضها بعضا في القواعد وان اختلفت قليلا في التفصيلات والفروع ، ولكننا نكتفي منها بأشيعها وأجمعها وأقربها الى التواتر والقبول وهي : برهان الخلق ، وبرهان الغاية ، وبرهان الاستكمال أو الاستقصاء ، وبرهان الاخلاق أو وازع الضمير .

#### محمد الإنسيان

من الاقوال المتواترة بين كثير من مؤرخي المسيحية ، انها انتشرت على يد بولس الرسول ، ولو لم يعرف المسيحيون قبل ذلك بهذا الامنم لعرفوا في الغرب باسم « البولسيين » نسبة الى « بولس » الذي كان يدعى قبل ذلك باسم شاؤل .

ويحمل الاستطراد بعض مؤرخي الغرب الى التماس الشبه بين انتشار المسيحية وانتشار الاسلام في خصلة كهذه بين محمد عليه السلام وخليفة من أكبر أصحابه وهو الفاروق عمر بن الخطاب، ويزيدهم ولعا بهذا التشبيه ان الفاروق كان، ايام جاهليته، أشد ابناء قريش ايذاء للمسلمين، وكذلك كان بولس قبل ايمانه برمنالة السيد المسيح. فانه آمن بها وهو متجرد لاضطهاد اتباعها في حملة من حملاته على الشام.

وهذه مشابهة مغرية بالمقارنة في أكثر ظواهرها واشكالها ولكنها تنقضي عند حقيقة واحدة غفل عنها أصحاب المقارنات بين الاديان ، وتلك هي الفرق بين اثر الدعوة واثر الداعي بالنسبة الى الرجلين ، فأن بولس الرمنول لم يلق السيد المسيح ولم يعاشره على التحقيق ، ولكن الفاروق كان هو نفسه غرمنا من غروس محمد عليه السيلام ، وكان في كل ما عمله بعيد السيلمه طالبا مجتهدا على يد معلم محبوب .

واجتماع الرجال الافذاذ من قبيل ابن الخطاب هو مقيامى

العظمة الانسانية في نبي الامىلام صلوات الله عليه ، فلم يحدث قط في تواريخ الدعوات الدينية ، كتابية كانت او غير كتابية ، ان اجتمع حول داع من دعاتها رهط من أفذاذ الرجال يدينون « لشخص » ذلك الداعي بالاجلال والمحبة ويعترفون له بالتفوق والرجحان راضين مغتبطين كما اجتمع الفاروق وأقرانه حول نبي الاسلام ، وقد ظل الفاروق طوال حياته يتحدث بعذوبة قول النبي له « يا أخي » مرة و نداء ه له بكنيته « ابي حفص » مرة أخرى ، وظل غيره من الصحابة يحتفظون بكل اثر « شخصي » ظفروا به في أيام صحبتهم له مىنوات بعد مىنوات .

#### \*\*\*

كان للانبياء والدعاة اصحاب كثيرون او قليلون ، ولكنهم لم يذكروا بين عداد العاملين بين ابطال التاريخ ، ولم يجتمع قط في صحبة طويلة للانبياء أمثال هؤلاء الاصحاب الذين حفوا بنبي الاسلام . ولا نحصيهم في هذا المقام ولكننا نذكر منهم ابا بكر وعمر وعثمان وعليا وخالد بن جبل ومعاوية بنالعاص ، ومعاذ ابن جبل ومعاوية بنالعراح والمقداد ابن جبل ومعاوية بن أبي معفيان وأبا عبيدة بنالجراح والمقداد ابن عمرو ، غيرهم من السابقين المتلاحقين في هذا الطراز ، كل منهم أمة في رجل أو قائد على جيش ، أو مؤمس لدولة ، أو معيد بين علية قومه يؤتم به ويهاب ، وكلهم يلحظ في عشرته لنبيه انه يعتز برئاميته وولائه ، فضلا عن ايمانه به ايمان المهتدي بهاديه المصدق الامين .

ذلك مقياس للعظمة الانسانية لم يتحقق قط لعظيم من عظماء بني الانسان ، ولا استثناء لأحد من العظماء الديبين كان أو من العظماء الدنيويين .

فالصداقة العالية أكبر برهان من براهين العظمة المحمدية

في صورتها الانسانية ، مع صورتها القدمية الالهية .

ومحمد الصديق هو أعظم العظماء بين بني الانسان بمقياس هذه « الظاهرة » النفسية الفذة في تواريخ العظماء .

#### \*\*\*

ولسنا نقول غير الحقيقة التي تثبت كل الثبوت بمعيسار النفوس ، اذا قلنا ان محمدا الزوج أعظم نفسا وخلقا من محمد الصديق .

ان الاراذل من المحترفين بالتبشير الديني قد ابتذلوا كل أدب من آداب الدين ، وكل خلق من أخلاق الكرام ، حين اتخذوا من زواج محمد عليه السلام مذمة يعيبونه بها ، حاشاه ، بين رسل الله بل يعيبونه بها بين عامة الخلق من عباد الله .

ولو كان محمد كما أرادوا ان يكون طالب متعة في زواجه ، لكان على النقيض مما كان في حريمه عشرات من أجمل العقائل والجواري ، من بيوت العرب ومن منبايا العجم والروم ، يرفلن في الحرير ويتحلين بالذهب والجوهر ، ويأكلن على سماط كسماط قيصر وكسرى وبلقيس .

ولكنه كان وحوله من الزوجات الكهلة والشيخة والتي مات عنها زوجها والتي عز عليها الزواج من غيره، ولم تكن بين هؤلاء غير فتاة عدراء واحدة هي بنت صديقه أبي بكر الصديق ، وكن جميعا يشكين قلة المؤنة وشنظف العيش ويخيرن بين الطلاق وبين البقاء على هذه الحال: « يأيها النبي قل لازواجك ان كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين امتعكن وامرحكن مراحا جميلا ، وان كنتن تردن الله ورمعوله والدار الآخرة فان الله أعد للمحسنات منكن أجرا عظيما » .

واذا بحثنا عن بواعث الزواج النبوي كلها لم نجد بينها غير باعثين اثنين كان لهما الاثر الاول والاخير في اختياره عليه السلام

لكل زوجة من زوجاته: وهما مصلحة الدعوة والمروءة العالية . فقد بنى بثلاث من زوجاته لانهن بنات أصحابه الاوائل : أبي بكر وعمر وعثمان ، وليس للأخوة في الله من منسد انساني في بلاد العرب أوثق من الاخوة في النسب والمصاهرة .

وأولى زوجاته خديجة رضي الله عنها كانت في نعو الاربعين يوم بنى بها وهو في نعو الخامسة والعشرين ولم يكن وفاؤه لها وفاء الحس والمتعبة ، لانبه فضلها على أصغر زوجاته وأحبهن اليه : عائشة بنت الصديق ، عليهما الرضوان ..

وكانت أم معلمة مسنة حين قتل زوجها عبد الله المخزومي في واقعة أحد ، ورملة بنت ابي معفيان تركت اباها لتسلم وتركت وطنها لتهاجر ، وفارقها زوجها بغير عائل وهي في الحبشة ، فطلبها النبي من النجاشي وتزوج بها لكي لا ترتد وهي عائدة الى أهلها . وصفية الامرائيلية خيرت بين العودة الى قومها وبين العتق وزواج الحرائر غير السبايا .. فاختسارت زواجها بالنبي عليه السلام .

واكرم ما كان من بواعث المروءة في اختيار زوجات النبي قد كان ذلك الزواج الذي خاض المبشرون في حديثه ، وزعموه عشمقا غلبه على نفسه الكريمة ، حاشاه ، فطلقها من فتاه زيد ليضمها اليه .

فقد كانت زينب زوجة زيد بن حارثة من بنات عمومته عليه السلام رآها منذ طفولتها الى يوم زفافها ، ولم تكن من الغريبات اللاتي يفاجأ برؤيتهن لاول مرة في بيوت ازواجهن ، وانما كان كرم النبي هو الذي حبب اليه أن يرفع من شأن الامبير الغريب فيجعله اهلا لمصاهرته ومصاهرة بني هاشم من أبناء عمومته ، وقد شق على الفتاة ان تسكن الى العيش مع رجل من غيير اكفائها ، ثم شق على زيد ان يواجه النبي بتسريح بنت عمته

بعد ما كرمه بمصاهرته ، فكان كرم النبي باعثه على اعفساء الزوج من ضنك هذه العشرة واعفاء الزوجة من اهمال يصيبها بعد طلاق يذلها ، ثم يقصبي عنها الخاطبين الذين لا يتتدمسون مختارين الى مطلقات الارقاء ، وتمت القدوة كما أرادها الانسان بمروءته ، وأرادها النبي بتشريف الاسير وجبس الخاطس الكسير .

وان الانسان \_ حق الانسان \_ ليعرف من أمر محمد في اختيار زوجاته جانبا من المروءة المثلى في صاحب الدعوة الالهية ينبىء عن تلك العظمة الانسانية التي تمثلت في مكانة الرجل بين صفوة الابطال من عظماء الرجال ، فهو كذلك لانه انسان عظيم، غاية ما ترتقي اليه شمائل الرجل العظيم .

ولقد كانت معاملة محمد لنسائه صفحة اخرى من صفحات تلك المروءة التي يسمو بها ــ انسانا عظيما ــ الى شرف الرسالة الالهية . فمن وصاياه ، نبيا ، ان خير الناس خيرهم لنسائهم ، ومن رعايته لهن ، انسانا ، قد ضرب للرجال مثلا يعلو على غاية الغايات في العمل بتلك الوصية ، فما من رجل مضت له في العشرة الزوجية معنوات طوال لم تفلت من لسانه الكلمة النابية ولم تبد على وجهه اللمحة القامية ، ولم يلق أمرأته بحالة من الشدة تبدر من الرجل للمرأة كما تبدر من المرأة للرجل ، وهذه معيرة محمد مفصلة مطولة لم يهمل رواتها خبرا من أخبارها ولــم يسقطوا حديثا من أحاديثها التي تؤثر بالنقل والرواية ، فمـا انتقلت الينا منها كلمة زجر ولا نظرة معخط ولا لمحة تأنيب أو زراية ولم يكن له في حالة غير حال الرضا موقف أشد من موقف العتاب في صمت أو السؤال في غير اقبال ، وتلك شيمة من شيم الرفق الانساني تتلاقى عندها طبائع الملائكة وطبائع البشر من ابناء آدم وحواء .

وليس هذا من صنيع رجل لا يعرف الغضب ، فليس من لا يعرف الغضب بانسان! ولكنها قدرة على النفس حيث تعمد القدرة في موضعها ، وهي أحمد ما تكون من رجل اذا غضب حق الغضب استطاع ان يوقع بمن يغضب عليه ما ليس في طاقة الاقوياء بله الضعفاء . ولقد غضب النبي على أنام خدعوه وكفروا نعمته وقتلوا الآمنين من رجاله واستدرجوهم ليعلموهم الدين كما زعموا فغدروا بهم وانتزعوا منهم ما أحسنوا به اليهم ، فغضب الانسان معمد ، والنبي معمد ، حيث يعاب الرضا والهوادة .

غضب على الغدر والشر والخداع والغلظة ، وجزاهم الجزاء العدل وهم غير اهل للرحمة ، ولم يحرمهم الرحمة وهي ليست عنده أو ليست من الزم شمائله ، بل حرمهم رحمته ورحمة الله لان الرحمة بهم قسوة على كل خلق شريف في الانسان ، فكان غضبه منواء لرفقه ورحمته في خير ما يحمد من انسان .

ولقد يكون الضعف الانساني خير مقيام للعظمة الانسانية في أدفع مراتبها ، بل هو في الواقع اصدق قياما للعظمة الحقة من منازلة الابطال الاشداء من الرجال فان من يغلب بقدرت قدرة تصارعها وتضارعها عظيم ، ولكن القدرة التي هي أعظم من قدرة القاهر الغلاب قدرة تغلب نفسها باختيارها لترفق بالضعيف الذي لا طاقة له بقهرها ولا غنى له عن رفقها ولا أمل له في النصفة من غيرها ، ولا حصر لمآثر النبي التي شمل بها الضعفاء في عنفوان قوته ونصره ، ولكنا قد نحصرها كلها اذا ذكرنا منها تلك المروءة التي حببت اليه أن يجبر خاطر الامبير الضعيف المنقطع عن أهله ، فيرفعه الى مقام مصاهرته في أقرب النام اليه ، وتلك آية من ايات « الانسانية » الحقة أدوع ما فيها ان تأتي من النبي العربي القرشي الهاشمي وليس أحق فيها ان تأتي من النبي العربي القرشي الهاشمي وليس أحق

منه باعتزاز النسب في مقام المصاهرة .

ان محمدا الصديق لانسان في الذروة من عظمة الانسانية . وان محمدا رب الاسرة لفي الذروة من رفق الانسانية . وان محمدا المنتقم لفي الذروة من بأس الانسانية وعدل الانسانية والرحمة بالانسانية .

ان معمدا السيد لفى الذروة من بطولة الانسانية .

وان محمدا الاب قـــد عرف ضعف الانسان فبكى بكــاء الانسان ، فكان في موضع ضعفه نعم الاب الانسان ، ونعم النبي المرمىل في آن .

بكى و هو يحمل جثة وليده الصغير ابراهيم عــــــلى يديه ، ونظر الى الجبل فقال : « يا جبل ! لو كان بك مثل ما بي لهدك . ولكن انا لله وانا اليه راجعون » .

وكان النبي الصادق الامين أقرب ما يكون يومئذ من الانسان الباكي الحزين ، فلما انكسفت الشمس وقيل انها انكسفت لموت ابراهيم أبت النبوة على الاب أن يبلغ بالبنوة هذا المبلغ في معورة الوجد عليها ، فقال الاب الذي انكسفت الشمس حقا في عينيه : «كلا ان الشمس والقمر آيتان من آيات الله لا تخسفان لموت أحد ولا حياته » .

بهذا الحزن الصادق وهذا الصدق الحزين استحق الانسان محمد بمشيئة الله أن يصبح رسوله الى الناس : « والله أعلم حيث يجعل رسالته » ، كما قال عز من قال .

ومحمد « الانسان » هو الذي استحق كرامة النبوة فصنع في تاريخ الكون ما لم يصنعه قط انسان منواه : اربعمائة الف الف من بني الانسان هم اليوم في مشارق الارض ومغاربها يقرنون اسمه باسم خالق الارض والسماء كل صباح ومساء : لا اله الا الله محمد رمنول الله .

#### ليلة القلس

ليلة القير خير من الف شهر ..

والمتفق عليه بين جلة المفسرين ان ليلة القدر شرقت هذا التشريف لنزول القرآن الكريم فيها ، ولا خلاف بينهم على هذا المعنى ، ولكنهم \_ كعادتهم في تحقيق كل دقيقة وجليلة مسن تفاصيل الآيات والاخبار القرآنية \_ يفسرون نزول القرآن على كل وجه من وجوهه المحتملة . اذ يجوز ان يكون المقصود به ابتداء النزول كما يجوز أن يقصد به نزول الكتاب كله جملة واحدة . ويشير القرطبي وابن كثير الى قول القائلين ان ليلة القدر امم جنس لجميع الليالي التي تنزلت فيها الآيات ، قد تبلغ عدتها عشرين أو أكثر من عشرين ليلة على هذا الاحتمال ، ولكنه قول لا يأخذ به الكثيرون وان أخذوا بتعدد الليالي التي تنزلت فيها آيات الكتاب .

والمفسرون الذين يحققون ان ليلة القدر ليلة واحدة من ليالي شهر رمضان يرجعون انها احدى لياليه العشر الاخيرات ، وانها على الارجح ليلة السابع والعشرين منه لامباب لا محل لتفصيلها في هذا المقام .

ومن المفسرين من يرى أن نزول القرآن الكريم جملة واحدة هو المقصود بنزوله في ليلة القدر يعززون رأيهم بأن ابتداء نزول الآيات كان نهارا ، ولم يكن في ليلة من الليالي . لانه من

المتواتر ان النبي عليه السلام خوطب بأول آية كريمة وهو عاكف مغار حراء ، وقيل له ( إقرأ ) فقال : ما أنا بقارىء ، الى آخر ما ورد في الحديث المشهور ، ولكن الامر الذي لا خلاف فيه أن سبورة العلق التي افتتحت بهذه الآيات قد تمت بعد ذلك لما ورد فيها من الاشارة الى الامور التي حدثت كما قال الامىتاذ الامهام « بعد شيوع خبر البعثة وظهور امر النهجة وتحرش قريش لايذائه عليه السلام » .

فلا خلاف على وجه من الوجوه في تشريف ليلة القدر لنزول القرآن الكريم فيها آيات متفرقة أو جملة واحدة ، وان حكمتها الكبرى انها هي ليلة الفرقان كما جاء في معورة الدخان « انا أنزلناه في ليلة مباركة انا كنا منذرين ، فيها يفرق كل أمر حكيم » .

فهي ليلة القدر لانها ليلة التقدير والتمييز بين الغير والشر والتفريق بين المباح والمعظور ، والامر بالدعوة والتكليف ، وهو اشرف ما يشرف به الانسان لانه هو المغلوق المميز بالتكليف والمخصوص بالتمييز بين جميع المغلوقات . ومن أجل هذا فضل الانسان على الملائكة ، لانها لا تتعرض لما يتعرض له الانسان من فتنة التمييز بين المباح والمعظور وفضيلة الوصول الى الغير والامتناع عن الشر بمشيئة العي المكلف المسؤول . وقد افتتحت دعوة محمد عليه السلام بالامر بالقراءة واقترن تمييز آدم على الملائكة بفضيلة العلم كما جاء في وصف الغليقة من الكتاب المبين : « هو الذي خلق لكم ما في الارض جميعا ثم استوى الى السماء فسواهن مبع مسماوات وهو بكل شيء عليم ، واذ قال دبك للملائكة اني جاعل في الارض خليقة قالوا اتجعل فيها من دبك للملائكة اني جاعل في الارض خليقة قالوا اتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك اداماء ونحن نسبح بحمدك ونقدم لك ،

على الملائكة ، فقال انبئوني بأميماء هؤلاء ان كنتم صادقين ، قالوا سبحانك لا علم لنا الا ما علمتنا انك أنت العليم الحكيم ، قال يا آدم أنبئهم بأسمائهم ، فلما أنبأهم بأسمائهم قال ألم أقل لكل اني أعلم غيب السموات والارض واعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون » .

وقد جاء وصف الانسان بهذه المزية بعد الامر بالقراءة في أول آية خوطب بها عليه السلام: « اقرأ وربك الاكرم الذي علم بالقلم علم الانسان ما لم يعلم » .

وهكذا ينبغي أن نفهم معنى القرآن ومعنى الفرقان ومعنى التقدير والتمييز الذي خص به الانسان ، ومعنى الامر الحكيم الذي يفرق في ليلة القدر ، بأمر العليم الحكيم .

فالشرف الذي فضلت به ليلة القدر انما هو شرف التقدير والتمييز ، وشرف القرآن والفرقان، وشرف التكليف الذي دفع به الانسان الى منزلة أشرف المخلوقات وحق عليه أن يذكره لانه محاسب عليه ، فيذكر في كل يوم وليلة انه مسؤول عما يفعل ، وانه مشرف بين الخلائق جميعا لانه مناط السؤال والحساب .

وعلى هذا المعنى وحده ينبغي أننفهم التدقير الذي يرتبط بنزول القرآن وبأمر القراءة والعلم الذي يفرقبه كل أمرحكيم.

ومن حقائق البداهة التي يدين بها المؤمن بالله انه مبيحانه وتعالى يقدر الاقدار ويقسم الارزاق ، ويعيي ويميت ، ويجري قضاءه في صروف العوادث وأطوال العياة والاحياء ، ولكنت اقتران ذلك بليلة واحدة من ليالي الزمن أمر لا يقول به المؤمن بالاله الواحد السرمد الذي لا أول له ولا آخر ، ولا تأخذه منة ولا نوم ، وانما يتخلف هذا الاعتقاد من بقايا الاديان التي ظلت تعدد الارباب وتخص كل رب منها بوقته ومعمائه ، أو تشبهه بما يعده الانسان من أعمال أصحاب التصريف والسلطان من

بني نوعه المحكمين فيه ، وتجعل للسعود والنحوس اياما تتعلق بمطالع النجوم ومدارات الافلاك ، ويستنزلها العارفون بأمرار النجوم عندهم توميلا اليها بشيفاعة القرابين والضبحايا ورموز الطلاميم والعبادات .

ومن بقايا تلك العقائد الوثنية تسربت عقيدة التقدير في احدى ليالي السنة ، وسرت الى بني اسرائيل بعد اختلاطهم بعباد النجوم والارباب الارضية أو الفلكية في أرض بابل فأخسنت مبيلها مع سائر الخرافات والاسرائيليات الى عامة المسلمين ، فظهر في تلك الاساطير التي أحاطت باخبار ليلة القدر وعدلت بتلك الليلة المباركة عن معناها الذي يتصل به شرف الانسان وشرف التمييز والتكليف الى معنى يناقضه ويبطل حكمته ويبطل حكمة الاسلام في جملته ، لانه يرتهن السعادة والشيقاء والمثوبة والجزاء بغير الاعمال والمقاصد ويعود بها الى أرصاد الليالي

كان قدماء البابليين يحتفلون بسنتهم الزراعية ويبتهلون الى أربابهم في مطلعها ان يغدق فيها المطر ، ويورق فيها الشدجر ، ويجعلها ممنة أمن ورخاء ونعمة وثراء ، لاعتقادهم ان أرباب النجوم تقضي في الليلة الاولى من مطلع السنة كل ما يقضي من أمور الخصب والجدب والرزق والحرمان والحياة والموت . وكان من عقائدهم ان للاعمار شبجرة تخضر أوراقها أو تذبل مسع اخضرار الشبجر على الارض وذبوله، فمن كتب له العيش اخضرت ورقته ، ومن قضي عليه بالموت ذبلت ورقته ومعقطت فلم يبق منه غير عود كعيدان الحطب بغير روح . وكان من عقائدهم مع منا ان اخضرار الورقة وذبولها مرتهنان بمراميم الصلاة وطلاميم السحر التي يتولاها الكهان ويفرضون من اجلها القرابين والهدايا على طلاب المبلوات والدعوات .

وقد نقل الامرائيليون كل ذلك الى عيد من أعيادهم التي اختلطت فيها عبادة الآله بعبادة الآرباب الوثنية ، ثم تسربت منهم الى عامة المسلمين ، وانخدع بها من غير العامة من كان يحسب ان القوم ينقلون ذلك عن مصادر الكتاب الصحيحة ، فأضافوا الى ليلة القدر اكثر ما كان يقال عن مراميم السنة الزراعية عند للا البابليين ومراميم التفكير عند كهان امرائيل .

ولعل انتقال بعضهم بليلة القدر الى منتصف شهر شعبان، مع وضوح نسبتها الى شهر الصيام في القرآن الكريم، انما جاء من ذلك الاعتقاد القديم في السنة الزراعية اذ كان شهر شعبان انما مسمي بذلك لانشعاب عيدان الشيجر فيه على ما جاء في روايات الجاهلية، فهو اشبه بما كان يقال في بابل القديمة عن شيجرة الحياة وعما يعرض لها من «انشعاب» الأعمار بين الاخضراد والذبول.

لكنه في الواقع « انشعاب » آخر بين العقائد الامعلامية في صميمها وبين العقائد التي تخلفت عن عبادة الاوثان والارباب من دون الله .

فالعقيدة الامبلامية في صميمها لا تتمثل في شيء كما تتمثل في التكليف والتمييز ، وفي المخلوق العاقل المسؤول الذي يدان بعمله ولا يصيبه الجزاء أو الغفران من عمل غيره ، وهنا تنشعب العقائد بين ليلة القدر في شريعة المسلم وبين اشباه هذه الليالي في كل شريعة يناط فيها قدر الانسان بغير الاعمال والنيات. وان المسلم ليعود الى أولاحمه الصحيح كلما احتفل بليلة القدر ، وهو يذكر أنها ليلة فرقان وحسب ، وانه يدعو الله فيها ليشرف بما شرفته به الليلة المباركة من آيات التقدير والتذكير .

## القصة في القرآن الكريم

القصيص في اللغة هو تتبع الاثر لمعرفة المكان الذي نزل به أصبحابه أو مبلكوه .

ومن هنا قيل للحكاية عن القوم انها قصة ، لان من يحكي عنهم يتتبع أثرهم ليعرف خبرهم ، فهو يقص مبيرتهم في الزمان ، كما تقص السبير في المواقع والجهات .

وقد وردت الكلمة في القرآن الكريم بالمعنيين في مسورة واحدة . فجاء في مسورة الكهف : « فارتدا على آثارهما قصصا » بمعنى تتبع الاثر لمعرفة الطريق ، وجاء فيها : «نحن نقص عليك نبأهم بالحق انهم فتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى » بمعنى تتبع الخبر في التاريخ .

ولكن كلمة القصص في القرآن الكريم تنصرف على عمومها الى معنى الهداية الى الاخبار والآثار الباقية من سير القرون الغابرة ، وهي تساق في الكتاب لمقاصد كثيرة تجمعها كلها هذه المقاصد الثلاثة :

فهي تساق للعبرة والموعظة ، أو تساق للقدوة وتثبيت العزيمة ، أو تساق للتعليم والهداية .

وتتلى قصص العبرة والموعظة في القرآن الكريم لتذكير الاحياء بمصائر الغابرين من الامم الاولى ، وكانت توصف بأنها أمناطير الاولين من الكلام المسطور أي المكتوب ، وقد تكرون الكلمة احدى الالفاظ التي تعربت عن اليونانية، لان «الامنتوريا»

عندهم بمعنى الخبر المسجل أو المعروف ، ولا يبعد أن يكون اليونان قد أخذوها عن العرب لانهم أخذوا الكتابة عن الامسم السامية ومسبقهم عرب الشمال وعسرب الجنوب الى رمسم العروف ، ولا تزال أمسماء « الالفا والبيتا والجما » عندهم منقولة من الالف والباء والجيم ، بل يرجع أن كلمة « كلموس » اليونانية أي « القلم » منقولة عن العربية ، لان القلامة أصيلة فيها ، ومن مادتها « القصم والقضم والقطم والقحم والقرم » وكلها تفيد القطع كما يفيده التقليم ، وكذلك السطر والشطر بمعنى الخط أو القط في العربية ، يقال منظره و شطره و خطب وقطه بمعنى واحد ، فليس من البعيد أن تنتقل هذه الكلمات مصاحبة للكتابة التي لا شك في انتقالها من الامم السامية الى اليونان .

وقد ترددت في القرآن الكريم أخبار الاولين على مبيل العبرة والموعظة ، وكان مدارها جميعا على تحذير الامم الباقية من الاغترار بالمتعة .. كما اغترت بها الامم الخالية ، وكانت هذه العظات ألزم العبر لتلك الامم التي آمني بالاوثان والارباب ولم تؤمن بالوحدانية ، فانها اذا علمت أن أربابها لان تحميها من الكوارث ، ولا تقدر على اصابتها بها ، ذهب ايمانها بتلك الارباب ، ووجب عليها ان تبحث عن قوة الهية تملك القدرة التي عجزت عنها معبوداتها .

وفي القرآن غير القصص التي تدعو الى العبرة بمصير الكافرين أنباء تروى عن الانبياء الذين أرسلوهم الى الاسم الغابرة فكذبتهم وتنكرت لهم ، ثم ظهرت دعوتهم وحاقت النقمة بمن كذبوهم وانكروهم ، وبقيت قدوتهم لينتفع بها من يعمل عملهم ، ويقفوا اثرهم ، ويلقى من قوله مثل ما كانوا يلقونه

من أقوامهم ... « وكلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك » كما جاء في معورة هود .

وهذه على الجملة حكمة القصص التي جاءت في الكتاب عن جهاد الرميل وعاقبة الصبر على الدعوة، تثبيتا للافئدة وتبشيرا للدعاة والمصلحين بعاقبة الصبر على الجهاد .

#### \*\*\*

ومن قصص التعليم والهداية في القرآن قصة مومسى والخصر عليهما السيلام، يرى بعض المفسرين آنها درس لاصحاب الشرائع يفرقون به بين شريعة إلظاهر وشريعة الباطن كأنهما على اختلاف ، كما اعتقد أناس من القائلين بالاسرار والاشارات الخفية . ويرى الثقات ان القصة درس لاصحاب الشرائع حقا ولكنهم يفهمونمن هذا الدرس ان معة العلم من شروط القضاء بين الناس ، وان العدل منوط بمقداد ما يعلمه الحاكم مسر شؤونهم وحقائق أحوالهم وأمباب مصالحهم ، فلا يتساوى في العدل قاض يعرف تلك الاحوال على حقائقها وآخر ينظر فيها بما يبدو له ظاهرها ، وذلك درس لا غنى عنه لمن يقضي بشريعة من الشرائع تجري على قسطاس واحد ولا يختلف دير بشريعة من الشرائع تجري على قسطاس واحد ولا يختلف دير بالاهرار والاشاران الخفية ، فلا حاجة بالقاضي العادل الى غير العلم بحقيقة القضية التي بين يديه ، ثم لا يختلف فيها بعد ذلك قولان .

ومن الواجب ان نذكر ان قصص القرآن جميعا تساق للموعظة والتعليم وحسن القدوة ، وانها تأخذ من التاريخ ما فيه الغنى لكل مىياق أو مقصد يعنى به الدين . فليس المقصود بها تفصيل التواريخ ولا تسجيل الوقائع والسنين ، وليست

حكمتها موقوفة على شيء غير ما فيه الكفاية لهذه المقاصد كما يفهمها النامى .

ولكن الجانب التاريخي المحض من القصص الديني قد كان له درسه النافع للمتعجلين من أدعياء التحقيق ما العلمي من منذ أوائل القرن التاميع عشر ، لعلهم لا يستغنون عنه بعد انتصاف القرن العشرين . فقد كان ورود الخبر في كتاب من كتب الدين عنيا عندهم للجزم باختلاقه وحسبانه في عداد الغرافات أو في عداد الخيالات الشعرية التي لم تحدث قط في غير أوهما الشعراء ، فلم تمض مينوات على الشروع في حركة البحوت الحفرية حتى ثبتت علامات الصبغة التاريخية لكل خبر من أخبار تلك الحوادث المشكوك فيها ، وثبت ان علماء التاريخ كانوا خلقاء أن يجهلوا كل شيء عن تلك الحوادث لو لم يعلموا بها من مصادرها الدينية ، قبل أن يتوفروا على حركة الحفر والتنقيب مصادرها الدينية ، قبل أن يتوفروا على حركة الحفر والتنقيب في آثار الشرق الادنى وما جاور بلاد النهرين .

ومن هذه الاخبار ما كانوا يقرءونه في الكتب ويمرون به على غير انتباه لانهم لم يعرفوا له خطرا جديرا بالاهتمام في غير المصادر الدينية ، فشكوا في وجود عاد وثمود وشكوا في حملة الفيل وهلاك أصحاب الفيل ، وشكوا في الزلازل والاعصاصير والطرفانات والجوائح والحروب التي مبيقت مساق العبرة في قصص القرآن وانفرد بها احيانا بين كتب الاديان . فلما حققوا الآثار وصححوا المراجعة تبين لهم أن عادا وثمودا من أخبار بطليموس ، وان هاك أصحاب الفيل من تواريخ الحبش والروم ، وأن المدن التي معاخت بها الارض أو عصفت بها الرياح حقيقة لا تقل في صدقها عن حقائق طيبة ومنف وطروادة ومسيني ، وان بقايا اللغة تقول لنا اليوم بعد المقارنة بين اللغات كل ما كذبوه من الاصول أو من الصلات بين شعوب الامس

وأعراقه في أحاديث المتدينين ، وانهم هم في انكارهم وتحقيقهم المزعوم قد أبدعوا لهذا العصر صورة جديدة من صور الغرافة لم تكن مقبولة عند المغرفين الاقدمين . وهي خرافة العالم الذي ينكر ما يجهل ويجهل ما ينكر ، ويظن ان كلمة «التحقيق» وحدها سلطة تخولهم دون غيرهم حق الاستئثار بالرفض والانكار .

واذا أنكر هؤلاء المتعجلون كل شيء في الدين فلعلهم لا يستطيعون ان ينكروا اليوم هذا الدرس الذي تعلموه من كتب الدين ، فقد تعلموا على غير قصد منهم ان التعجل بالانكار جهل شائن كجهل المتعجلين بالتصديق .

#### رمضان شبهر الارادة

كان منا رجل من رجال الاعمال ، ومعفير ، وشاعر ، وكاتب وصحفي ، ومنا المسلمون والمسيحيون ، وجرى حديث الصحة و نظام التغذية المفضل فقال رجل الاعمال: «انني تعودت بين حين وحين أن اصوم المسبوعا أو السبوعين عن كل طعام غير السوائل وافضل من السوائل عصير البرتقال » .

وقال السفير: « انني أصوم فترة كهذه واكتفي فيها كل يوم بوجبة أو وجبتين من اللبن ، ولكني أفضل عليه السوائل الاخرى » .

وقلت: « انني أعالج الصوم مرة في كل أمبوع ، واختار يوما من أيامه للصوم عن كل طعام غير السوائل ، وأفضل منها مغلي البابونج أو عصير الليمون الحلو أو عصير البرتقال ، وقد أحتاج في أيام الامبروع الاخرى الى امتقاط وجبة من الوجبات الثلاث ، وأكثر ما تكون وجبة العشاء » .

ولا أذكر مما قيل في هذا المعنى غير ما تقدم ، ولكني على يقين ان القارىء يسمع في مجالسه مثل ما مسمعنا في ذلك المجلس وفي غيره . فان لم يسمع حديثا عن الصيام لاصلاح المعدة مسمحديثا عنه لاجتناب السمنة أو لزيادة نصيب الجسم من بعض الاغذية الحيوية ، او مسمع عن الصيام السيامي الذي يراد به

فرض رأي أو الاحتجاج على معاملة ، فليس اكثر من انــواع الصيام في هذه الايام ،

ولا حاجة الى الافاضة عن الكلام على أنواع الصيام التي يعالجها الجنس اللطيف حرصا على الرشاقة واعتدال القوام، أو رياضة له في مبيل الجمال تشبه الرياضة التي يعالجها اللاعبور في مبيل القوة والنشاط. فإن حديث الصيام من هذا القبيل في كل بيت وكل ناد، وبلغ من شيوعه أنه أخاف المصانع التي كانت تعول على الشراب الخفيف كالجعة والمنقوعات وما اليها وتعلم ال وجود الجنس اللطيف مع الرجال اكبر مشبجع على الاكثار من هذه الاشربة، فإننا نقرا أخيرا عن الجعة التي تخفف السمند وعن التي تزيل الرواميب وتحفظ على الجسيم «هندامه» واعتدال قوامه.

ووراء هذه المنشورات مصالح تلك المصانع على الاقل في بعض الاحايين .

ليس زماننا اذن زمان الاعراض عن الصيام كأنه عادة مى عادات الاقدمين التي عفى عليها الدهر كما يقولون ، بل هو في الواقع زمان تزيد فيه الوان الصيام ولا تنقص ، ويكتر فيد اختلاف انواعه ولا يقل ، فما علمنا من عصر قط انه امستعق ان يسمى عصرا « صياميا » كالعصر الذي نعن فيه .

ونقول « الصيام على اختلاف انواعه » لان الانسواع التي ذكرناها آنفا ليست هي كل الصيام الذي يشتغل به ابناء العصر العاضر ، فتلك جميعا انواع « جسدية » تراد لحفظ الصحة أو حفظ الرشاقة أو حفظ القوة والنشاط ، وغيرها كثير مسن أنواع الصيام يدرمنها ابناء العصر العاضر ولا يطلق عليها وصف « الانواع الجسدية » . . لانها تراد لتربية الخلق ورياضة النفس وتعويد الانسان ان يملك عاداته كما يشاء .

وقد تفتح باب البحث في هذه « الصيامات » على أثر التومع في درامعة الاديان والمقارنة بينها، وعلى أثر التومع في الدرامعات النفسية وعلاقة العقل فيها بالبنية ، وعلى اثر القول بامكان توليد الامراض العقلية وشفائها بتعاطي بعض العقاقير أو الامتناع عن بعض أصناف الطعام .

وكثر الكلام على « اليوجا » الهندية ، كما كثر الكلام على عادات المتصوفين والنساك التي ملكو بها زمام اجسادهم وضمائرهم ، فلا يقل الكلام على الصيام في مبيل الروح والضمير عن الصيام في مبيل الجوارح والعضلات .

والصيام الذي فرضته الاديان احق هذه الانواع بالبحث عن دواعيه وعن معانيه ، وقد طال القول في أصل الصيام الديني قديما قبل ظهور الاديان الكتابية فلا حاجة بنا الى امعتقصائه في هذا المقام .

أما حكمة الصيام في الاديان الكتابيسة فهي محصورة في أغراض معدودة: وهي تعذيب النفس والتكفير عن الخطايسا والسيئات، وتربية الاخلاق على نحو من الانحاء.

والدين الامملامي هو الدين الكتابي الوحيد الذي فرض كتابه الصيام فترة معروفة من الزمن على نحو معروف من النظام .

ولا خلاف بين الائمة في الحكمة المقصودة بهذه الفريضية وهي تقويم الاخلاق وتربيبها ، وان تعددت الاخلاق التي تذكر في هذا المقام .

فمن الجائز كثيرا ان صيام الغني يعلمه الرحمة بالفقير ، ولكنه مقصد لا يشسل الفقراء كما يشمل الاغنياء وكما ينبغي في كل فريضة عامة لا تخصص بانسان ولا بطائفة من الناس . أما الحلق الذي يعم الاغنياء والفقراء ولا يستفاد مــن

فريضة عامة كما يستفاد من الصيام فهو «الادادة» ألزم الصفات لكل انسان . ان الارادة لازمة في كل تكليف وفي كل تبعة وفي كل فضيلة ، فلا قصوام للفرائض والفضائل جميعا بغصير هذه الارادة .

وهي لازمة للفقير لزومها للغني ، فان كان احدهما أحوج اليها من الآخر فهو الفقير . لان الغني قد يجد عنده ما يعوض التفريط في أعمال الارادة والعزيمة والحزم والمضاء ، وليس هذا العوض ميسورا للفقير الا بزيادة الجهد والعناء .

الارادة اذن هي فضيلة الفضائل في الصيام .

ومتى غرفت هذه الحكمة فأداب رمضان كلها محصورة فيها مستفادة من معناها ، ولا حاجة بالصائم الى أدب غير أن يذكر انه يريد المبيام وانه يقوم بفريضة يطلبها ويعلم نفعها ويحمل جهدها ، وان لم تكن مفروضة عليه .

فليس من أدب رمضان ان يتململ الصائم وان يتجهلم للحدثيه وأن يبدو منه ما يدل على الضيق بالفريضة كأنه مكره عليها مطيع لها بغير دضاه .

وليس منأدب رمضاان أن يهرب الصائم من ارادته بقضاء النهار كله في النوم تاركا للطعام ، لانه غافل عن مواعيده غير متنبه اليه .

وليس من أدب رمضان ان يفلت زمام الارادة بعد غروب الشيمس فلا يعرف الصائم له ارادة تصده عن الافراط في الطعام والشراب الى موعد الامساك .

وليس من أدب رمضان أن يصلوم الانسان وهو معرض للتهلكة بصيامه فان من كان مريضا لم تجب الفريضة عليه ولا معنى لاداء الفريضة اذن ، الا انه يريد لنفسه الهلاك . وهذا محرم عليه .

كلمة « الارادة » وحدها تلخص آداب رمضان ولا تحتاج الى اسهاب في تفسيرها وتعديد أنواعها .

ومزية رمضان انه فريضة اجتماعية مع فرضه على آحاد المكلفين ، فهو موعد معلوم من العام لترويض الجماعة على نظام واحد من المعيشة وعلى نمط واحد من تغيير العادات ، وليسس أصلح لتربية الامة من تعويدها هذه الاهبة للنظام ولتغيير العادات شهرا في كل منة ، تتلاقى فيه على منن واحد في الطعام واليقظة والرقاد وما يستتبع ذلك من أهبة الجماعة كلها لهندا لشمهر خلال العام .

واذا استطاعت الجماعة ان « تريب » ذلك التنظيم وذلك التغيير، فليس ثمة نمط من انماط المعيشة لا تستطيعه على هذا المثال في الشدة أو الرخاء .

رمضان شهر الارادة .

أدبه أدب الارادة ، وحكمته حكمة الارادة ، وليست الارادة بالشيء اليسبير في الدين والخلق ، فما الدين وما الخلق الا تبعات و تكاليف ، وعماد التبعات والتكاليف جميعا أنها تناطب بمريد .

ومن ملك الارادة فزمام الخلق جميعا في يديه .

### لو عاد محمد عليه السلام

من الاماثيل التي تعاد ولا تمل امثولة للكساتب الرومىي « ديستيفسكي » عن السيد المسيح ومحكمة التفتيش في قصة الاخوة كرامزوف .

وخلاصة الامثولة ان السيد المسيح عاد الى الارض وأخذ في وعظ الشعب وتبشيره بالملكوت فأقبلوا عليه وامنتمعوا له وأوشكوا ان ينفضوا عن وعاظهم ودعاتهم المعهودين ، فأشفف هؤلاء على مكانتهم وأوعزوا الى رئيس محكمة التفتيش فاعتقله وتوعده بالمحاكمة والحكم عليه لتضليله الشعب والانحراف به عن تعاليم السيد المسيح! .. وقال له: ان هؤلاء الذين يقبلون عليك اليوم هم أول الثائرين عليك وأمنبق المبادرين الى تنفيذ القضاء فيك ..

أمثولة تعاد ولا تمل لان العبرة بها لا تنقضي في حقبة واحدة، ولا تزال عبرة الدهر كله في أحاديث المصلحين والمفسدين .

ولم يبالغ الكاتب العظيم في تخيله ، فانما يكون مبالغا لو كان ما تخيله بعيدا أو غريبا في بابه ، ولكنه في الواقع اقرب شيء الى الاحتمال مع هذه البشرية التي تختلط فيها الشيطانية والخنزيرية والحمارية في وقت واحد ، فلا تزال حربا على من ينفعها والعوبة في أيدي العابثين بها ، وان كرروا العبث بها كل يوم مرات بعد مرات .

لو عاد السيد المسيح لانكره كثيرون ممن يعيشون باسمه وينتحلون هدايته .

ولو عاد محمد عليه السلام لكان له نصيب كذلك النصيب ممن يرفعون العقيرة بهداية الاسلام والاسلام بريء منهم وكل ما هنالك من خلاف أن المسألة لا تمر بتلك السهولة التي توهمها رئيس محكمة التفتيش أو من يتصدى في الاسلام لمسلم عمله ، وأنه مديندم على فعلته ندما يكفر عن مديئاته ، ان كانت سيئاته مما يقبل التكفير .

وأمنال نفسني كيف ينتفع المسلمون على أحسن وجسوه النفع بعودة النبي عليه السلام فترة قصيرة من الزمن ؟ وما هي المسائل التي يرجعون بها الى شخصه الكريم فيسمعون منه فصل الخطاب فيها ؟

أمنال نفسي فتخطر لي مسائل خمس يرجع فيها الى شخصه الكريم ويغني جوابه فيها كل الغناء ، فلا لجاجة ولا اختلاط ولا حاجة الى الاجتهاد والتأويل من مجتهد أو مقلد وما أشبه الاجتهاد والتقليد في هذ الزمان!

تلك المسائل الخمس هي : مسألة الاحاديث النبوية ، ومسألة الروايات في قراءة الكتاب المجيد ، ومسألة الخلافة والملك ، ومسألة الرمالة والنبوة بعد خاتم المرملين ، ومسألة الذاهب الاجتماعية الحديثة وحكم الاملام عليها وقول نبي الاملام فيها .

## مسالة الإحاديث النبوية

ان رجال الحديث قد بلغوا الغاية من الاجتهاد المشكور في جمع الاحاديث وتبويبها وتقسيم رواتها وامنانيدها ، وقد

جعلوا من أقسامها الثابت والراجح والحسن والمقبول والضعيف والمشكوك فيه والمرفوض وجعلوا لكل قسم شروطه وعلامات فأصبح الحديث بفضل هذه الشروط والعلامات علما مستقلل يتفرغ له علماء مستقلون .

و بعد كل هذا الجهد المشكور لا تزيد الاحاديث الثابتة على عشر الاحاديث المتداولة في الكتب وعلى الالسنة .

وكلمة واحدة من فمه الشريف عليه السلام ترد الامسور جميعا الى نصابها: «لم أقل هذه الاحاديث!» وينتهي القيل والقال ويبطل الخلاف والجدال، ويبطل معهما بلاء أولئك المحدثين الذين يستندون الى الحديث الكاذب في التضليل وترويج الاباطيل.

## قراءات القرآن

ومسألة الروايات القرآنية دون مسألة الاحاديث في اشكالها ونتائج الاختلاف عليها ، فان الروايات التي لم يتفق عليها القراء لا تغير شيئا من أحكام القرآن ، ويمكن الاخذ بها جميعا ولا ضرر في ذلك ولا ضرار .

إلا انها لا تحتمل أقل اختلاف مع وجود النبي الذي تنزل عليه القرآن فما يقوله فيها فهو مجتمع القراءات ومرجع الروايات ، ومتى استمع الناس الى تلاوته \_ في عصر التسجيل \_ فتلك ذخيرة الابد في ذاكرة الاجيال ، وسيبقى صوته بتلاوة القرآن اول ما يسمعه السامعون في مجالس الذكر الحكيم .

#### الغلافة والملك

وتأتى مسألة الخلافة ، بل معضلة الخلافة .

تلك المعضلة التي سالت فيها بحود من الدماء وجداول من المداد ، وبقيت وراء كل انقسام نذكره في الاسلام حين نذكر السنة والشيعة والاماميين والزيديين والاسماعيليين والنزاريين ، وحين نذكر الهاشميين والامويين والعباميين والفاطميين وغيرهم من المنقسمين واقسام المنقسمين.

بم أوصيت يا رمول الله في أمر الخلافة ؟ وهل أوصيت بها دينية أو دنيوية ؟ وهل تريدها اليوم على هذه أو على تلك من صفاتها وأحكامها ؟

فاذا قال عليه السلام أوصيت بكذا ولم أوص بكذا ، فكأنما مسح بيده الشريفة على تلك الصفحات والمجلدات فاذا هي بيضاء من غير سوء ، واذا هي بقية من بقايا الماضي تحال الى دار المحفوظات للعبرة والحذر أو يلقى بها حيث لا حس ولا خبر .

وكفى الله المؤمنين شر القتال وذكرى القتال.

## الرسالة بعد خاتم المرسلين

والخطب أهون من ذلك جدا في مسألة الرمىالة والنبوة بعد خاتم المرمىلين ، فان المخالفين للاجمياع في هذه المسألة واحد في كل خمسمائة مسلم ، وسينتهى خلافهم عما قريب .

ولكن اذا انتهى بكلمة من الرمول الذي يؤمن به المسلمون جميعا فتلك هي النهاية الفاصلة، وقد تمنع في المستقبل أضرارا لا يقام عليها ضررها في الوقت العاضر، وخير من واحدينشق على خمسمائة أن يتفق الغمسمائة فلا ينشيق منهم واحد.

## المذاهب الإجتماعية العديثة

وما قولك يا رمنول الله في دعاة المذاهب العصرية مسن

اجتماعية أو غير اجتماعية ؟

لا حاجة الى السؤال عن الديموقراطية ، فان معابقة الامعلام فيها أصلح من كل معابقة .

ولا حاجة الى السؤال عن الفاشية فان الاسلام يمقت الجيادين والمتجبرين .

ولا حاجة الى السؤال عن الشيوعية الماركسية ، فانها ملعونة في كل دين .

وانما يسأل النبي عليه السلام في الاشتراكية فيقول ما قاله القرآن حيث نهى أن تكون الشوة « دولة بين الاغنياء » . . ثم يسأل عن شرحها فيتلقاه منه المسلمون على أقوم المناهسج وأسلم الحلول .

وتأتي على الهامش أمسئلة عن ترجمة القرآن وعن حقوق المرأة وعن دعاوى المدعين في الاحكام والقوانين بامسم الدين ، وعن أحاديث شتى مما يتحدث عنه الصحفيون وأشباه الصحفيين .

ويسمع من النبي عليه السلام في أولئك كله جواب يغني عن ألف جواب أو عن كل جواب .

ونعود الى محكمة التفتيش وما يشبه محكمة التفتيش بين المسلمين .

ان كاتب هذه السطور آخر من يؤمن باقناع العقرول أو بسلطان البرهان في الاقناع .

ان كاتب هذه السطور قد رأى بعينيه اناما أغرب وأصفق ممن ينكرون الشمس في رائعة النهار .

وليس بالمستحيل عندي أن يعاندك المعاند ويكابرك المكابر في « اثنين واثنين يساويان أربعة وفي واحد وواحد يساويان اثنين » . بل ليس بالمستحيل عندي أن يكابرك المكابرون في معنى الواحد ومعنى الاثنين وان هذا خمسة وليس بواحد وذلك صفر وليس برقم من الارقام.

فاذا عاد النبي عليه السلام وقضى قضاء في أحكام الاملام فلا والله لا يعدم الناس من يشكك في كلامه وبيانه وفي ملامح وجهه وعلامات جثمانه ، ولا والله لن يسلس المقاد ممن يلج في العناد ويضيع عليه الجاه أو الغنى بما قضاه الرمول وتلقاه الناس منه بالتسليم والقبول .

غير أنه ، فيما نحسب ، عناد لا ينفع أصحابه ولا يطمعون في الرجاء منه حتى تفجأهم الحوادث بالندم عليه ، وصلى الله على محمد في الاولين والاخرين ، فما هو الا أن يعود فلا تعسن عليه هداية المهتدين ورياضة الذين لا يهتدون ، فلا يصسدون أحدا عن الدنيا ولا عن الدين .

#### لو عاد السبيد المسيح

في احدى روايات الكاتب الروسى العظيم ــ دستيفسكي ــ بطل من ابطال الرواية يتخيل أن السيد المسيح عاد الى الارض في طوفة عابرة ونزل بأشبيلية في ابان سطوة « التفتيش » فوعظ الناس وصنع المعجزات وأقبل عليه الضعاف والمرضك والمحزونون يلثمون قدميه ويسألونه العون والرحمة .

وانه ليمضي بين الشعب يضفي عليهم حبه وحنانه ويسلون له شكاياتهم ومخاوفهم اذا برئيس ديوان التفتيش المفتش الاعظم ميعبر بالمكان ويتأمل السيد والشعب من حوله هنيهة ثم يشير الى الحراس ويأمرهم أن يعتقلوه ويودعوه حجرة السجناء في انتظار التحقيق .

ويأتي المساء فيذهب المفتش الاعظم الى الحجرة ويقــول للرمعول الكريم: « انني اعرفك ولا اجهلك ، ولهذا حبستك ، لماذا جئت الى هنا ؟ لماذا تعوقنا وتلقـي العثرات والعقبات في معيلنا » ؟

ثم يقول له فيما يقول: « انك كلفت الناس ما ليست لهم به طاقة . كلفتهم حرية الضمير ، كلفتهم مؤنة التميين ، كلفتهم أوعر المسالك فلم يطيقوا ما كلفتهم وشبقيت مساعيهم بما طلبت منهم .. والان وقد عرفنا نحن داءهم واعفيناهم من ذلك التكليف ، واعدناهم الى الشرائع والشيطائر ، تعود الينا

لِتأخذ علينا مبيلنا وتحدثهم من جديد بحديث الاختيار وحريه الضمير ؟

« ليس اثقل على الانسان من حمل الحرية ، وليس امعد منه حين يخف عنه معملها وينقاد طائعا لمن يسلبه الحريسة ويوهمه في الوقت نفسه انه قد اطلقها له وفوض اليه الامر في اعتقاده وعمله ، فلماذا تسوم الانسان من جديد ان يفتح عينيه وان يتطلع الى المعرفة وان يختار لنفسه ما يشاء ، وهو لا يعلم ما يشاء ؟

« انك منحتنا السلطان قديما وليس لك ان تسترده ، وليس في عزمنا ان ننزل عنه ، فدع هذا الانسان لنا وادجع من حيث اتيت ، والا امعلمناك لهذا الانسان غدا ومعلطناه عليك وحاميناك باياتك واخذناك بمعجزاتك ، ولترين غدا هسذا الشعب الذي لثم قدميك اليوم مقبلا علينا مبتهلا لنا ان نخلصه منك وان ندينك كما ندين الضحايا من المعذبين والمحرقين » .

قال ايفان كرامزوف بطل الرواية التي تتخيل هذا الملتقى وهذا المحوار « ان السيد المسيح لم ينبس بكلمة ولم يقابل هذا الوعيد وهذا العداء بعبوم او ازورار ، وتقدم الى المفتسش الاعظم \_ وهو شيخ فان في التسمعين \_ فلثم شفتيه وخرج الى ظلام المدينة وغاب عن الانظار » .

خلاصة لما تخيله الكاتب العظيم في خطاب طويل مملوء بحكمة الحياة كما يراها « الحكماء » من الطرف الاخس الذي يقابل الحكمة المسيحية : حكمة الرمبول الكريم .

ولا نعسب أن الغيال في هذا الغطاب المجيب بعيد عن الحقيقة ولا نستبعد ما قاله المفتش الاعظم حين انذر الرمول الكريم ان يسلمه لمن يثور عليه ويصب عليه الويل والغضب ، بعد أن أحاط به ولثم قدميه وتومعل اليه .

كلا •. ان الخيال في ذلك الخطاب العجيب غير بعيد مسن الحقيقة ، واقرب شيء الى طبائع الناس ان يصنعوا ذلك الصنيع وان يتبعوا المفتش الاعظم في نقمت على الرمسول الكريم .

واقرب شيء ان يكون لو عاد السيد المسيح الى الارض ان ينكر الكثير مما يعمل اليوم باسمه وأن يجد بين أتباعه كتبة وفريسيين ينعي عليهم الرياء ويعلمهم من جديد ان السبت للانسان وليس الانسان للسبت ، وان العبرة بما في الضمائر لا بما تفوه به الالسن ويبدو على الوجوه ، وأن الوحي في طوية الانسان لا في طوايا الكتب والاوراق .

أقرب شيء ان يكون أن ينعي على المناس ما نعاه قبل الف وتسعمائة سنة ، وان يجد انسان اليوم كانسان الامس في شروره وعداوته ، وفي نفاقه وشقاقه ، وفي اعراضه على اللباب واقباله على القشور ، وفي استعلائه بالتقوى حين يتقي، ولجاجه في الجحود والعدوان حين يجحد ويعتدي ، خمرا جديدة في زق قديم .

ذلك أقرب شميء أن يكون .

واقرب شيء ان يقال اذا طاف بالمخاطر ذلك الخيال ، أن يردد اللسان قول أبى العلاء:

تعب غيس نافع واجتهاد

لا يؤدي الى غناء اجتهاد

ففيم يشتقى المصلحون ، وفيم يهلك الشهداء ؟ وفيم يأتي الانبياء ويذهبون ؟ وفيم اختلفت الديانات واصطرع عليها المتدينون ؟ فيم كان هذا ؟ فيم جاءهم دمنول بعد دمنول ؟ وفيم توالى التابعون بعدهم باحسنان أو بغير احسنان .

جاءوا وعادوا ٠.

وانصرفسوا والبسلاء باق

ولم يسزل داؤنا العيساء

لئن قيل هذا ليكونن أقرب ما يقال بعد تلك الحقيقة التي جاءت في صورة الخيال .

ولكن الحقيقة الكبرى التي توزن بها جميع الحقائق هي أن الحقيقة لا ترى من جانب واحد ، ولا مديما الحقيقة التي تخلد على الزمن في أطوار الانسان منذ كان ، وتخلد معه أني يكون .

ليست حرية الضمير مطلبا محدود المسافة ، يرحل اليه الانسان ثم يصل اليه ويقعد عنده ، ويكف بعده عن كل عناء .

انما حرية الضمير جهاد دائم وعمل دائب ، يتقدم فيه الانسان شوطا بعد شوط ، أو طبقة فوق طبقة ، ولا يفرغ من جهاده يوما الالينظر بعده الى جهاد مستأنف ولا يودع الشر في مرحلة من مراحله الاليلقاه ويجاهده ، ولن يلقاه في معلام .

ومطالبنا المحسومية تهدينا الى القيام الصحيح في هذه المشكلة ، وهي أولى بأن ندركها من المطالب الخفية التي تعتلج بالضمير وتبعثه الى العمل مرة حيث يرى مواقع خطوه، ومرات حيث يبصر فلا يرى غير الحجب والظلمات .

منذا يقول أن عناء التعليم باطل اذا رأى الطفل يحمل الكتاب وهو في الخامسة ، ورآه يحمله وهو في العاشرة ، ورآه يحمله وهو في العشرين ثم في الثلاثين ، ثم رآه مدى الحياة لا يستغني عن علم ولا يقضي على الجهل كل القضاء ؟

منذا يقول أن عناء الطب باطل اذا دأى الناس يمرضون

بعد علمهم بالجراثيم وبعد افتنانهم في الطبابة ومواقع السدواء وموانع الشيفاء ؟

مندا يقول أن الغاية عبث لان الطريق اليها طويل، أو لانها غاية تتلوها غاية بلا انقطاع ولا اكتفاء ؟

لا نقول هذا في محسوماتنا التي نلمحها ونلمسها ، فهل نقوله في غاية كحرية الضمير هي سر الامرار في حياة الانسان منذ كأن وأنى يكون ؟

ليست العبرة ان المشر واقع ، ولكن العبرة كيف ننظر اليه وكيف نواقعه أو كيف نتقيه .

واذا وقع اثنان في الشر ، فليس الذي وقع فيه وهسو مستريح اليه مستزيد منه ، كالذي وقع فيه وهو مضطر اليه مادم عليه ، وليس الذي وقع فيه وهو يعلمه كالذي وقع فيه وهو يجهله ، أو يقف منه موقف المغالطة بين العلم والجهل وبين القصد والاضطرار .

انما الانسان غير الحيوان البهيم لانه صاحب ضمير ، وانما يقام ضمير الانسان بالقيم التي يقومها والمثل العليالتي يتمثلها ، والمطالب التي يطلبها وينالها أو لا ينالها . وما دام المصلحون والرسل يعلمون الانسان قيمة يغليها ويرفعون امامه مثلا أعلى يتسامى اليه .. فهم عاملون وعملهم لازم ، ونتيجته محققة ، وان دام الشر ولم ينقص عدد الذنوب والجرائم بأرقام الاحصاء .

واذا قلنا يوما ان الانسان في هذا العصر يطلب الخير ولا يدركه ، فقد قلنا على اليقين أنه أفضل من الانسان الذي كان لا يطلبه ولا يعرفه ، وأن عمله غير مطلوب وغير معروف كما يعمل الحيوان .

انما تقامى الاديان بما تودعه النفوس من القيم والحوافل ،

وبما تزيده من نصيب الانسان في حرية الضمير أو في حرية التمييز بين الحسن والقبيح، وقد عملت الاديان كثيرا ولا تزال فادرة على العمل الكثير، ولكنها لن تغني الانسان يوما عسن جهاد الضمير .

كان جهلاء الناس فيما غبر ينتظرون الف منة يعم فيها الخير وينقطع فيها الشر ويمتنع الشقاء ولا يرى في العالم يومئذ غير معداء أبناء معداء .

وكان « العارفون » يقولون عن هؤلاء انهم جهلاء .

لكن هؤلاء العادفين اجهل منهم اذا اعتقدوا أن دينا مسن الاديان لم يعمل عملا ، ولم يكن غير عبث من العبث ، لان الدنيا باق فيها الشر ، باق فيها البغى ، باق فيها الكفران .

أي فرق بين المارفين الذين ينتظرون من الدين دنيا لا تعاب وبين الجاهلين الذين انتظروا السعادة المطلقة في « الالفية » الموعودة آخر الزمان ، بعد قرون تعد بالعشرات أو بالمئات ؟ .

لعل هؤلاء الجاهلين أقرب الى التقدير الصحيح من أولئك العارفين ، لانهم يفكرون وينتظرون « الالفية » . وقد انتظرها الجاهلون بغير تفكير ! .

لو عاد السيد المسيح اليوم لوجد كثيرا يصنعه ويعيد صنعه، ولصنع كثيرا بين أتباعه ومن يعملون بامعه ويتواصون بوصاياه ، ولكن الدنيا التي يصنع فيها الهداة صنيعا كثيرا خير من الدنيا التي لا موضع فيها لصنيع الهداة وجهاد الضمير .

ولن يختم المسيح العائد الى الدنيا رمى الله الخير والهداية ، فتلك هي شوط الضمير الذي لا ختام له ، وهو الغاية وراء كل ختام .

ومسيعلم الناس في العصر الحديث \_ ان لم يكونوا قد علموا حتى اليوم \_ أن عقيدة الانسان شيء لا يأتيه من الخارج فيقبله

مرضاة للداعي أو معتنا عليه ، ولكنها هي ضميره وقوام حياته الباطنية يصلحه ، ان احتاج الى الاصلاح ، كما يصلح بدنه عند الطبيب وهو لا يمتن عليه ولا يرى أنه عالج نفسه لمرضاته . فالعقيدة مسألة الانسان ، لا شأن للانبياء بها الا لانها مسألة الانسان ، وعليه اذا عالج اصلاحه أن يعالجها كما يعالج جزءا من نفسه بل كما يعالج قوام نفسه ، ولا يعالجها كأنها بضاعة يردها الى صاحبها ويفرغ من أمرها ، فلا فراغ من أمر العقيدة الى آخر الزمان .

# في السِه عرائعزي

#### المذاهب العربية

نظم الشعر في اللغة العربية فن مستقل بذاته بين الفنون التي عرفت في العصر العديث باميم الفنون الجميلة، وتلك مزية نادرة جدا بين أشعار الامم الشرقية والغربية ، خلافا لما يبدر الى الخاطر لاول وهلة .. فان كثيرا من أشعار الامم تكسب صفتها الفنية بمصاحبة فنآخر ، كالغناء أو الرقص أو الحركة على الايقاع . ولكن النظم العربي فن معروف المقاييس والاقسام بعد امتقلاله عن الغناء والرقص والحركة الموقعة ، فلا يصعب تمييزه شطرة شطرة بمقيامه الفني من البحور والاعايرض ، الى الاوتاد والامياب .

وليست هذه خاصة من خواص اللغات السامية اخرات العربية . فاننا اذا أخذنا معطرا على حدة من قصيدة عبرية لم نستطع ان ننسبه الى وزن محدود أو مقياس متفق عليه ، ولا بد من اقترائه بسطور اخرى يتم بها الايقاع ولا تطود في قول كل شاعر ولا في معطر كل قصيدة ، فهو والفاصلة النثرية التي يمكن اداؤها بالغناء او بالايقاع على حركة الرقص، متساويان.

ومن الشعر الغربي ما يعدن كل منطر منه بعدد مسن المقاطع والنبرات ، ولكنه بغير قافية تنتهي اليها هذه السطور

أما ضروب النظم التي تئتزم فيها القافية ، فكلها في نشاته كانت تغني أو تنشد على ايقاع الرقص ، تم استقلت باوزائه المحدودة على نحو مشابه للاوزان العربيه ، وهي الموشيحات التي اشتهرت عندهم باميم « استانزا » او ادسم «سونيت» . ويدل كلا لاميمين على اصلها من الرفص والغناء ..فان استانزا كلمه ايطالية بمعنى الوقوف تقابلها ستاند Stand بالانجليزيسه ، وميونيت Sonnet من كلمه سونيج Song بمعنى الغناء .

فالشعر الذي لا يضبط بالوزن او بالقافيه موجود في اللغار السامية واللغات الاديه ، وبعضه لا يزيد الايقاع فيه علم الموازنة بين السطود بغير ضابط متفق عليه ، وبعضه يضبط فيه الايقاع بعدد المقاطع والنبرات ، ولا ينتهي الى فافيه ملتزمين القصيدة أو المقطوعة الصغيرة .

انما الوزن المقسم بالاسباب والاوتاد والتفاعيل والبحور خاصة عربية نادرة المتال في لغات العالم . وكذلك القافية التي عماحب هذه الاوزان .

ومرجع ذلك الى أمىباب خاصة لم تتكرر في غير البيئة العربيه الاولى: أهمها مىبيان: هما الغناء المنفرد، وبناء اللغة انفسها على الاوزان .

فالامم التي ينفرد فيها الشاعر بالانشاه تظهر القافية في شعرها .. لان السامعين يحتاجون الى الشعور بموضع الوقوف والترديد ، ولكن الجماعة اذا اشتركت في الغناء لم تكن بها حاجة الى هذا التنبيه ، لان المغنين جميعا يحفظون الغناء بفواصله ولوازمه ومواضع النبر والترديد في كلماته وفقراته ، فينساقون مع الايقاع بغير حاجة الى القوافي عند نهاية السطور ، وانما تنشأ الحاجة الى القافية ، أو وقفة تشبه القافية عند تفاوت السطور وانقسام القوم الى منشدين ومستمعين .

يقول العلامة جلبرت موري \_ وهو من ثقات البحث في الاوزان والاعاريض: « ان احدى نتائج هذا الاختلاف زيادة الاعتماد على القافية في اللغات الحديثة . ففي اللغتين اللاتينية واليونانية ينظمون بغير قافية لان الاوزان فيهما واضحة ، وانما تدعو الحاجة الى القافية لتقرير نهاية السطر وتزويد الاذن بعلامة ثابتة للوقوف.. وبغير هذه العلامة تثقل الاوزان وتغمض ولا تستبين للسامع مواضع الانتقال والانفصال . يل لا يستبين له هل هو مستمع لكلام منظرم أو كلام منثور . وقد اختلف الطابعون عند طبع الكتب هذا الاختلاف في بعض المناظر المرملة من كلام شكسبير ، فحسبها بعضهم من المنثور وحسبها الآخرون من المنظوم . ومما يلاحظ ان اللاتين اعتمدوا على القافية حين فقدوا الانتباه الى النسبة العددية.. وان المبينيين يحرصون على القافية في أغاني القافية لانهم يلتزمون الاوزان ، وان انتشار القافية في أغاني الريف الانجليزية يقترن الترخص في أوزان الاعاريض » .

ويستطرد الامنتاذ موري الى الشيعر الفرنسي فيقول: « ان اللغة الفرنسية حين رجع فيها الوزن الى مجرد احصاء للمقاطع ، وأصبحت المقاطع بين موطلة وصامتة للشأت فيها من اجل ذلك حاجة مامنة الى القافية ، فصارت في شعرها ضرورة لا محيص عنها ، ودعا الامر الى تقطيع البيت أجناء صغيرة ليفهم

ومن أمنياب الاكتفاء بالوزن دون القافية في اشعار الغربيين منبب لم يذكره الامنتاذ موري ، وهو غناء الجماعة للشعر المحفوظ كما تقدم .

فحيث شاعت أناشيد الجماعة قل الاعتماد على القافيسة وكثر الاعتماد على حركات الايقاع ، ولو لم تكنمتنا معقة الوزن على نمط محدود . لان الغناء بالكلم المنثور ممكن سع تواذن

الفواصل وموازاة السطود .

وأناشيد الجماعة قد شاعيت بين العبريين لانهم قبيلة متنقلة تحمل تابوتها في رحلتها وتنشد الدعوات معا في صلواتها الجامعة ، وفي هذه الدعوات ترانيم على وقع الدفوف كما جاء في الاصحاح الخامس عشر من سفر الخروج حيث « أخذت مريم النبية الدف بيدها وخرجت جميع النساء وراءها بدفوف ورقص . وأجابتهم مريم: رنموا للرب فانه قد تعظم .. » .

وكذلك شاعت بين اليونان اغاني المسرح التي ترجع في نشاتها الى الشعائر الدينية ، ثم انتقلت منها الى الامم الاوربية .

ومما يؤيد الصلة بين غناء الفرد والتزام القافية ان شعراء الامم الغربية الذين ينشدون قصائدهم للمستمعين قد لجأوا الى القافية والتزموا في مراعاتها أحيانا ما يلتزمه عندنا شعراء الموشعات .

أما البيئة العربية فلم تكن فيها قبل الامعلام صلوات جامعة منتظمة بمواعيدها ومحفوظاتها ، وانما كان الحداء هو الغناء الذي يصاحب انشاد الشعر على بساطة كأنها بساطة الترتيل ، ينشده الحادي على انفراد وتصغي اليه القافلة أحيانا في هدأة الليل ، اذ يعتمد الحس كله على السمع في متابعة النغم الى مواضع الوقوف والترديد ، فتقفو النغمة على وتيرتها ، ويصدق عليها اسم القافية بجملة معانيه .

لهذا استقل المنظم بحقه في الصنعة ، لان هذه الصنعة لازمة لتمييزه مع الغناء ومعفير الغناء . فانتظمت قوافيسه وانتظم ترتيله انتظاما لا بد منه لكفايته ، مع بساطسة أفانين الغناء .

واذا التمسينا مدخلا لفن الحركة الموقعة مع الحداء فهنساك

ايقاع واحد نتابعه في خطوات الابل وفي خطوات الهرولة التي تصاحبها على القدم . والى هذا الايقاع يرجع وزن الرجز على قصد وعلى غير قصد أدل على تمكن العادة وعلى اصالتها في الحياة البدوية :

انا النبي لا كــنب

انا ابن عبد المطلب

\*\*\*

هل أنت الا أصبع دميت وفي مسبيل الله ما لقيت

\*\*\*

وقد تكون حركة الهرولة في الطواف بالكمبة ملعوظة في كل دعاء مروي كيفما اختلف المختلفون في صبحة الرواية ، كما قيل عن امرأة أخزم بن العاص حين ندرت ولدها للكمبة فقالت:

اني جعلت رب من بنيــه ربيطــة بمكة العليـة

فبادكن لي بها اليه واجعله لي من صالح البرية

فهكذا يفهم الناظم كيف تكون حركة الدعاء مع الهرولة ، ايا كان صاحب النظم او من ينسب اليه .

هذه المرددات الفردية هي التي ميزت النظم العربي بامعتقلال فنه ووضوح قافيته وترتيله ، ولو وجدت في الجاهلية العربية صلوات جامعة تنشد فيها الدعوات المحفوظة لوجدت فيها القصائد التي تمثل لنا حياتهم الدينية وحياتهم الاجتماعية ، أما من اناشيد الصلاة كما عرفها العبرانيون ، أو من اناشيد المسرح كما عرفها اليونان . ولكننا نعرف العرب من قصائدهم الفردية كما نعرف الامم الاخرى من أمثال تلك القصائد ، فلا يفوتنا منها غاية ما تدل عليه .

هذا مبب من اسباب تلك الظاهرة النادرة التي ظهرت لنا في القصيدة العربية ، وكانت نادرة بين الامم السامية والاملم الآرية على السواء .

أما السبب الآخر فهو اصالة الوزن في تركيب اللغة . فالمصادر فيها اوزان ، والمشتقات اوزان ، وابواب الفعل اوزان ، وقوام الاختلاف بين المعنى والمعنى حركة على حرف من حروف الكلمة تتبدل بها دلالة الفعل ، بل يتبدل بها الفعل فيحسب من الامدماء او يحتفظ بدلالته على الحدث حسب الوزن الذي ينتقل اليه .

هذه اصالة في موضع الوزن من المفردات والتراكيب لا يستغرب معها ان يكون للوزن شأنه في شعر هذه اللغة وأن يكون شأنها في نظم أشعارها على خلاف المعهود في منظومات الامسم الاخرى ، ولو صرفنا النظر عن اثر الانشاد الفردي في تثبيت القافية واستقلال فن العروض عن فن الغناء في القصائب العربية .

نعم ان اللغات السامية تجري على قواعد الاشتقاق وتوليد الاسماء من الافعال ، ولكن المقابلة بين هذه اللغات في أقسام مشتقاتها وتفريع الكلمات من جذورها تدل على تمام التطور في قواعد الاوزان العربية وعلى نقص هذه القواعد أو التباميها في اخواتها السامية ، بل تدل في باب الاعراب خاصة على تفصيل

في العربية يقابله الاجمال او الاهمال في أخراتها ، وفي غيرها من اللغات الآرية التي دخلها شبيء من الاعراب .

\*\*\*

وواضع مما تقدم اننا قصرنا القول على النظم من حيث هو أوزان عروضية أو قوالب تحتوي الكلم المنظوم فيها .

فهذه القوالب هي التي تطورت في اللغة العربية فأصبحت فنا مستقلا بمقاييسه عن فن الغناء أو فن الحركة الموقعة . أما الكلام المنظوم في تلك القوالب فهو عمل ممتد مع الزمن يأتي فيه كل عصر بما هو أهله من الابداع او الزيادة او المحاكاة .. وانما نعود الى القوالب والاوزان في كل عصر لنسال : هل هي صالحة لاداء المقاصد الشعرية ومجاراة الامم في تطورها الذي يمتد مع الزمن على حسب حالاتها من الشعور والفهم والقدرة على الأداء؟ وهل تتسع للتعديل اذا وجب التعديل للوفاء بمطلب جديد من مطالب التعبير ؟

ان تجارب العصور الماضية تنجلي عن صلاح القسوالب العروضية لمجاراة اغراض الشعر في أحوال كثيرة ، ويبدو منها أن أمام العروض العربي قابل للبناء عليه بغير حساجة الى نقضه والغائه . فقد كانت بضعة بحور من اوزان الشعر كافية لاغراض الشعراء في الجاهلية ، أشهرها الطويل والكامل والوافر والخفيف ، ثم نشأت من أوزانها مجزوءات ومختصرات صالحة للغناء حين امستحدثت الحاجة اليه في الحواضر العربية التي عرفت الغناء على ايقاع الالات . ثم اتخذت من هذه البحور أمساط وموشحات وأهازيج تتعدد قوافيها مع اختلاف مواقعها وتطول فيها الاشطر أو تقصر مع التزام قواعد الترديد فيها . واختار بعض الشعراء نظم المشائي أو المزدوجات ، وبعضهم نظم

المقطوعات التي تجتمع في قصيد واحد متعدد القوافي أو تتفرق وتتعدد بأوزانها مع توحيد الموضوع. ولما نقلت الالياذة اليونانية الى النظم العربي لم تضق بها أوزانه ولم يظهر سياق الترجمة ان هذه الاوزان قاصرة عن التنويع فيها على نمط غير هذا النمط لمن يشاء التنويسع ، وامستجابت الاوزان لمطالب المسرح كما امستجابت للملحمة المترجمة ولما يشبهها من القصائد التاريخية المطولة .

وقد أفرد الموسيقار العصري الاستاذ خليل اللاوردي فصلا وافيا في كتابه فلسفة الموسيقي الشرقية لبحث التوزين والايقاع وتطبيق العروض العربي على الضوابط الموسيقية فانتهى من بحثه الى امكان التنويسع في الاوزان العروضية واستطاعة الموسيقي والشباعر أن « يفتتح اشكالا غير محدودة من اشكال الوازين ، واعتمد في تجاربه على الجهاز الفني المسمى بالمتروتوم وهو صندوق صغير من الخشب هرمي الشكل ، يفتح من احدى جهاته الاربع فينكشيف عن قضيب معدني مقسم بخطوط ، وعليه أقل متنقل يحدث حركة متساوية . . فيقسم الدقيقة الواحدة من الزمن الى نقرات تتراوح بين أربعين ومائتين وثمان ، فيمثل الحد الادنى النقرات المتناهية في البطء ويمثل الحد الاعلى النقرات المتناهية في السرعة » . . ولم يلجأ الموسيقار الى وحدات للنغمات غير وحدات الفواصل والاوتاد والاسباب التي يستخدمها العروضيون ولم يجعل لها اقساما غير اقسامهم المعروفة كالسبب الخفيف والسبب الثقيل ، والوتد المقرون والوتد المفروق ، والفاصلة الصغرى والفاصلة الكبرى ، وانما استخدم الضوابط الموسيقية لبعث الموضوع بمصطلحات فنه ، وترك مجال بحث للعروضيين يتفاهمون فيه بمصطلحاتهم التي لا تحتاج الى التخصيص أو التوميع في فنون الالحان . فغلص من بعوثه

المومييقية والعروضية معا الى نتيجة محققة خلاصتها \_ كما قال \_ ان اشكال الموازين الشعرية غير محدودة أو ان حدودها \_ على ما نرى \_ اشبه بحدود الكلمات التي تتألف من الحروف الابجدية ، على حين ان الحروف الابجدية قلما تزيد على الثلاثين .

فاذا نظرنا الى ما تم من اشكال العروض ، وما يتأتى ان يتم منها مع التنويع والتوزين ، ثبت لنا انها قائمة على أمامس صالح للبناء عليه و تجديد الانماط والاشكال فيه ، على نحو يتسمع لاغراض الشعر ولا يلجئنا الى نقض ذلك الامامس .

### \*\*\*

وهذا كله مع التسليم بداهة بالتفرقة بين الكلام المنثور والكلام المنظوم في السهولة أو الصعوبة ، فان التسهيل المطلوب لفن من الفنون كائنا ما كان \_ ينبغي ان ينتهي عند بقاء الفن فنا مقرر القواعد والمقاييس . وما جهل النامن قط ان الكلام اسبهل من الفناء ، وان المشي أمنهل من الرقص ، وان الحركة المرسلة أمنهل من الحركة الرياضية ، ولم يكن ذلك قط مسوغا للاستغناء بالكلام عن فن الغناء أو بالمشيي عن فن الرقص ، أو بتحريك الاعضاء بغير هدى عن أصول الحركة الرياضية أو الحركة في العاب الفروميية . فمهما يسكن من تيسير الاوزان بالتنويع والتوفيق فلا مناص في النهاية من التفرقة بينها وبين الكلام المرميل في منهولة الاداء ، وانما المطلوب ان تكون فنا معهلا وليس المطلوب مجرد السعولة التي تخرجها منعداد الفنون. ولا بد في هذا السياق من تفرقة أخرى هى التفرقة بين القواعد والقيود في كل فن من الفنون ، فلا مبيل الى الاستغناء عن القواعد في عمل له صفة فنية ، ولا ضرر من الامنتغناء عن القيود التي تعوق حرية الفن ولا يتوقف عليها قوامسه الذي

يسلكه في عداد الفنون .

ومن تجاربنا في تاريخ الشعر العربي يتبين لنا ان قواعد النظم عندنا مؤاتية للشاعر في كل تصرف يلجئه اليه تطور المعاني والتعبيرات في مختلف البيئات والازمنة . فلا موجب للفصل بين قواعد النظم وأغراض الشعر في تجربة من التجارب العربية التي وعيناها منذ نشئت أوائــل الاوزان الى أن بلغت ما بلغتـه في منتصف هذا القرن العشرين .

ذلك شأن التجارب العربية ، فما بال التجارب في أمسم الحضارة التي تتصل بنا ونتصل بها وتبادلنا ونبادلها مطالب الفنون والآداب كما يحدث الان بيننا وبين أمم الحضارة الغربية؟ ماذا تفرض علينا هذه الثقافة المتبادلة في ميدان النظم والشعر على اتصال بينهما أو على انفراد ؟

أما في النظم فلا خفاء بالامر من أيسر نظرة الى آدابنا وآداب الامم الغربية التي نتصل بها في العصر الحديث.

فمما لا تردد فيه ان هذه الامم لم تبدع في موازين النظم بدعا نستفيده منها ولم نكن قد سبقناها اليه في عصر من عصورنا ، فاذا التزموا الاعاريض معتدلين او مبالغين فليس عندهم ما هو أدق وأجمل من الموشعة في أوزانها التي تقبل التنويع والتشبير الى غير نهاية، والتي يعتبر تعدد القافية فيها ندحة وزينة في وقت واحد . فان اطلاق الحرية للشاعر لتوزيع القوافي حيث شاء يوشك ان يعفيه من قيودها كما يزيد الايقاع جمالا على جمال ولم يبدع الاوربيون حتى في شعر المسرحيات الملحنة للفامن الاناشيد أتم من الموشعة وأصلح منها للتلعين وحركة الايقاع .

قاذا ترخص الشاعر الغربي في القواعد فأسقط القافية واختار الوزن الذي يسمونه النظم الحر أو النظم الابيض \_ فجهد

ما بلغوا اليه انهم عادوا الى الامسطر المتوازية او الى الاكتفاء بالمقاطع التي لا تبلغ في دقتها مبلغ الاسباب والاوتاد والفواصل، وكل أولئك طور من الاطوار التي تخطاها الشعر العربي في الازمنة الماضية أو سبقتهم اليه أمة من الامم الشرقية وتوقف بها التطور عنده ، لارتباطه بالتقاليد الدينية .

فليس عند الفرب من فنون النظم جديد نأخذه منه في أبواب التوزين والتنويع .

ليس في فن النظم جديد نأخذه من الاعاديض الغربية لم تكن عندنا أمسه العريقة ، ولم تكن عندنا اصوله وفروعه أو جذوره وأغصانه على حد تعبير « الموشعين » .

لكن الامر يختلف كثيرا في الكلام على « الشعر » أو الكلام على الادب ومدارسة ومذاهبه ودعواته التي تجيش بها الحياة الغربية في كل حقبة ، ولا تتميز منها دعوة واحدة دون أن يتميز لها محكم خاص بالشعر يتناوله قبل أن يتناول غيره من الفنون الجميلة ولا معيما فنون التعبير .

هذه المذاهب الشمعرية تعنينا كما تعنيهم وتمتد بآثارها الى أقوالهم وأفعالهم كما تمتد الى أقوالنا وأفعالنا .

لانها من أطوار الحياة التي لا تنحصر في دوائر الفن ولا في أدوار الثقافة على اطلاقها ، وان يكن مظهرها الثقافي هو الجانب الذي يشتغل به النقاد والمؤرخون في ميادين الفنون .

هذه الدعوات أومع نطاقا من أن يحساط بها في مقال ولكنها تقترب من الحصر المستطاع اذا جمعناها في أدوارها الانسانية العامة التي توشك ان تكون أمواجا دورية في هذا المحيط الزاخر ، اذ هي عالقة بطبيعة الانسان في جملتها ، وطبيعة الانسان واحدة كما قيل في كل زمان ومكان ..

ونحن نعلم ان ابقراط حصر الطبائع الجسدية في أدبعسة

أمزجة، وهي المزاج الدموي والمزاج الصفراوي والمزاج البلغمي والمزاج السوداوي. ثم جاء العلامة بافلوف بعد تقسيم خصائص الاجسام بين الهرمونات وعائلات الدم وودائع الوعي البساطن والوعي الظاهر أقساما لا تنفد ولا تعصى \_ فعاد الى الامزجة الابقراطية تيسيرا للفوارق العامة وجعلها أماسا لتجارب النفسية التي تعد الى هذه الساعة من أحدث تجارب العلماء.

فنعن على هذه الوتيرة نقسم الذوق الفني في الانسان الى أقسامه الخالدة حين نقول: ان الناس كانوا منذ فطروا واقعيين وخياليين ، ومعافظين على القديم وطلابا للجديد ، أو أنهم كانوا اذا اكتفينا بقسمتهم الى قسمين اثنين: صنفا يمشي في ومسط انقطيع وصنفا ينزع الى الاطراف ، امام ووراء وعسلى كلا الجناحين من اليمين واليسار ، وقد تفكه بعض الجادين فأطلق على الصنف الاول امم فريق الضأن وعلى الصنف الثاني امم فريق المعين ...

ونرى من تاريخ الامم الغربية منذ ملكت حرية التفكير انها دارت دورتها بين مذاهب الادب خلال القرون الثلاثة الاخيرة ، وانها نزعت في دعواتها المتعاقبة كل نزعة طبيعية تستلزمها أطوار الحياة بعد عصر الجمود والتقليد .

ففي فترة اليقظة الاولى كان من الطبيعي أن ينزع الانسان الى استقلال « الشخصية الانسانية » في وجه التقاليد المطبقة والقيود العتيقة والاحكام التي تطاع بغير فهم ، بل بغير شعود في أكثر الاحوال ، وهذه هي النزعة التي مسميت بنزعة الابداع و « الحرية الشخصية » Romanticism .

ومن الطبيعي ان ينتهي هذا الابداع من كل جانب على غير هدي متفق عليه ـ الى شيء من الفوضى والشرود يستحب معه التوقف الى حين ، وهنا ظهرت دعوة العود الى الاتباع والاطراد

على نحو جديد ينامب مطالب الزمن، فنشأت من ثم دعوة الاتباع الو الاطراد الجديد Neo Classicism .

واذا حكم اختلاف الطبائع حكمه بين انصار الواقع وانصار الخيال فهنا مجال الاختلاف بين الواقعيين Realists والخياليين المثاليين المثالين المثاليين المثاليين المثاليين المثاليين المثاليين المثاليين الم

وقد يظهر هذا الاختلاف في صورة أخرى بين الطبيعيين . Art for Arts sake وبين الفنيين أنصار الفن للفن Naturalists

ونقول ان الواقعيين والطبيعيين متقاربون لانهم جميعا من أنصار الواقع ، وانما ينفرد الواقعيون بمحاربة النزعات الخيالية ، وينفرد الطبيعيون بمحاربة النزعات الصناعية: نزعات الاغراق في التزويق والتنسيق . واذا اقترنت هذه المذاهب جميعا في عصر من عصور النهضة العلمية فالانقسام بينها يؤول في هده الحلة الى قسمين : قسم تغلب عليه الصبغة العلمية وقسم تغلب عليه الصبغة العلمية وقسم تغلب عليه الصبغة العلمية منهما لكثير من الآراء واشتات من الاماليب .

ولا جدوى من متابعة العناوين التي تنتهي في الغرب بصيغة النسبة المذهبية ms فانها تنطوي جميعا في هذه الدعوات ، ويحيط كل منها بعالم من الاراء والاسباب . ولكننا نجمعها في حدودها الواسعة اذا اكتفينا منها بالرومانتيزم والنيوكلامييزم والريالزم والايدليزم ، فلا يخرج من هذه المذاهب مذهب جاد يناط به عمل من اعمال البناء والاصلاح في عالم الفنون ، ولا تزال حتى اليوم وافية بأغراض البحث والمناقشة بين المختلفين على الفنون فيما يستحق الخلاف .

وعلى تعده المذاهب والعناوين في الغرب لا نرى هنالك لبسا على الاطلاق بين المذاهب التي أشرنا اليها وبين عشرات المذاهب التى ينتحلها الدعاة على عجل منذ الحرب العالمية الاولى ، ويندر أن تعيش احداها أو تستقل عن سواها بصفة من الصفات التي يتناولها التطبيق والتمييز .

فلا لبس على الاطلاق بين مذاهب الجد ومذاهب الهـزل في الاداب الغربية ، فمذاهب الجد تدعو كلها الى البناء وتقوم بالبناء فعلا ويعيش ما تبنيه ، ومداهب الهزل لا تتحدث بشيء غير الهدم والالغاء فلا لون ولا شببه ولا رميم ولا قاعدة في التصوير، ولا لفظ ولا معنى ولا منطق ولا مداول في الشيعر والنثر . وانهلن الحظ الحسن ان تقصر هذه الدعوى عن الفنون التي ترتبط بها ضرورات المعيشة والاجتماع ، فانها لو تناولتها لسمعنا بفن المعمار الذي لا حجرات ولا جدران ولا حجارة ولا طلاء فيه . وسمعنا بمجامع الموسيقي التي لا تميز بين الضوضاء والالحان، ولا محل فيها للمعازف والالات. من هذه المذاهب ما يطلق عليه اميم المستقبلية Futurism أو فوق الواقعية Surrealism أو الدئبية Fauvism ... بل منها ما يسمى بمدرمة التأتأة Dadalism ويقول أصحابه انهم اختاروا له هذا الاسم من أول تأتآت الطفل Da Da وتطلق أحيانا على حصان الخشب ليسمهل النطق به على السنة الاطفال . ومؤدى مذهب هؤلاء الدعاة ان التعبير الصحيح عن النفس الانسانية انما يرجع الى صورة الطفولة ورموز الاحلام وخفايا الوعى الباطن كما تبدو للحالم في المنام أو كما يرسلها التاطق عفوا بغير تأمل وبغير انتباه!

ومن هؤلاء الملفقين للمذاهب من يختار اللفظة ويسال عن معناها فيسخر من السائل لانه يبحث عن المعنى ولا يكتفي بوقع اللفظة في الاذن أو من منظرها للعين القارئة . فمن عنساوين مارينتي امام المستقبلية « زانج تمب تيايم Bifs + 18 ما لا يفهم ولا يترجم . وانما هو مقابل عندنا لحرف الباء ثم الياء ثم الفاء ثم

علامة مومىيقية ثم زاي ثم علامة + ثم رقم ١٨) .

وقد عقب صاحب تأريخ الادب الايطالي على امام هدفه المدرسة فقال أنه لم يجاوز حدود السخف في شعره .. ولم يخل كلام المؤرخ من مجاملة . لان السخف معنى يوصف بالرداءة .. ولا معنى هنا ولا وصف لرديء أو غير رديء (١) .

### \*\*\*

ولا بد من وضع هذه الدعوات في موضعها من تاريخ الآداب الانسانية والاداب الاوربية التي تظهر بينها فما هو موضعها الصحيح ؟

موضعها الصحيح انها تمثل جانب السخافة الذي لا بد أن يتمثل في بيئة يباح فيها القول لكل قائل والقراءة لكل قادىء ، ولا يخجل فيها العاجز من عجزه ولا صاحب اللجاجة من لجاجته، وهم جميعا في غمرة من محن الحروب والفن والقلاقل والآفات . فهل تخلو هذه البيئة من جانب سخافة في الاذواق والدعوات ؟ وأين هو هذا الجانب ان لم يكن هذا مظهره الذي يتمثل في صوت القنوت ؟

ولسنا نقول ان هذه السخافة جانب يهمل ولا يلتفت اليه ، فانها خليقة أن تدرم كما تدرم عوارض الامراض والعلل والنكبات ، ولكن البون بعيد جدا بين درامنتها لهذا الغسرض ودرامنتها للاقتداء بها واعتبارها مسن مدارس الفن والادب ونماذج الذوق والجمال .

ولا تفوتنا في معرض الكلام على الشيطط الفني ملاحظة وثيقة الصلة بموضوع الخلط الذي يقال عنه أنه هو الفن الصعيح

<sup>(</sup>١) صفحة ٤٨٥ من كتاب تاريخ الادب الايطالي تأليف « أرنست هانش ولكنز » ٠

أو أنه هو التعبير الصادق دون غيره عن الوعي الباطن والسريره الانسانية في أعماقها « اللامنطقية » على حد تعبيرهم المأثور . أ

فالخلط الهاذر مذهب لم يخلقه دعاة «اللامنطقية» في القرن العشرين، ولكنهم خلقوا شيئا واحدا فيه لم يسبقهم احد اليه، وهو اطلاق العناوين العلمية عليه وامستعارتها من دراميات محليل النفساني أو من دراميات العلوم الطبيعية، وقديما وجد في الشعراء والفنانين من يجنح به هواه أحيانا الى رفع الكلفة واطراح العشمة والابتدال في اللفظ أو المعنى أو في كليهما، عيسترميل في الهذر واللفظ كأنه في اجازة من « نفسه الفضلى » كما يقولون، وينسب الى هذه النزوات شعر المجانة والهزل وشعر الاباحة والجموح، وينسب اليه كذلك ضرب من الشعر الذي يخيل الى النام انه محدثهم بالحكم والامثال وهو في أصلوبه الهازل ساخر بضروب الحكمة والمثل، كما صنع بن معودون اليشبغاوي ( ١٠٠١ – ٨٦٨ هـ ) في قصيدته البائية التي يقول فيها:

عجب عجب عجب

بقر تمشى ولهنسا دنب

ولها في بزبزها لبن

يبدو للنامل اذا حلبسوا

لا تغضب يوما ان شـــتمت

والنامل اذا شتموا غضب وا

من أعجب ما في مسمر يسرى

الكسرم يرى فيسه العنب

والنخل يرى فيه بلح

أيضا ، ويرى فيه رطب

زهر الكتان مع البلسا

ان هما لونان ولا كانب

كيهود في دير ، خلطوا

بنصارى حركهم طرب

وأدخل من هذا في باب « اللامنطقية » مذهب من مذاهب النجل في اللغة الدارجة يعاقبون بينه وبين الادوار المقصودة ، فيبدأون بالدور العاقل ويتبعونه بالدور المجنون الى نهاية الزجل، ويحفظ من هذه الأزجال كثير في مجموعات هذا والاجيال القريبة ، من امثلتها في كتاب ترويح النفوس لحسن الآلاتي زجل يقول فيه:

كسرت بطيخة دأيت العجب

في ومنطها ادبع مداين كباد

وفي المداين خلق مثل البقس

في كل واحدة اربع قلاع حصاد

وفي القسلاع أقوام طوال الذقون

ودمعهم يجري شبيسه البحار

من دمعهم تزرع نجوم السما

في خلقة المشمش عديم المثال

وأحيانا يقسمون الادوار الى دور صاح ودور سكران . أو يصبوغون فيها المفارقات على ألسنة الصبيان كما يجري على ألسنة العامة :

يا ليـــل يا عين معرفش اكدب

والضفدعية شايلة مركيب

وأبو فصاده ريسها

والقيط الاعيور حارمتها

الى أشباه هذه « اللامنطقيات » المتواضعة التي يضعها اصحابها في مواضعها ويسمونها بأمسائها ولا تعدو عندهم ان تكون « منفسا » يستبيحونه الى حين ويعرضون به «اللامنطقية» في صورة فنية ، ويعلمون ويعلم الناظرون اليها أنها من قبيل الصور الهزلية أو « الكاريكاتور » ، ولا يطلبون من الانسانية ان تحلها في محل فنونها وأن تنبذ المنطق في مسيلها .

فاذا كان لا بد من هذه اللامنطقية في الاداب العربية فعندها منها ما يغنيها ولها فيها مجال لا يخرج بالعقل من دائرة العنون .

# الشعر أسبق أم النثر ؟

السيد جوردان شخصية مشهورة من الشخصيات المضحكة في احدى روايات « موليير » التي امنتوى بها على عرش الفكاهة المسرحية في الآداب الفرنسية ..

ومدار الفكاهة في شخصية جوردان انه غني من محدثي النعمة أراد أن يتشبه بالنبلاء فاتخذ له معلمين يعلمونه الرقص والمسايفة والبلاغة ، وجاء بالطرائف التي لا تخطر على البال وهو يحاول أن يفهم دروسهم ويعقب على شروحهم وأقوالهم ، فاذا هو كما قال يتكلم « النثر » طوال حياته ولا يعرف ذلك حتى عرفه من كلام معلم البلاغة !

لقد أفهمه معلمه معنى الشعر ومعنى النثر ، فغيل اليه أن النثر هو ما ليس بكلام موزون منظوم ، وتغيل اذن أن كلامه طول حياته داخل في ذلك التعريف ، وأنه كاد ان يقضي بقية حياته وهو يجهل هذه المعجزة .. لولا أنه تلقى الخبر اخيرا من ألامعتاذ .

أراد موليير أن يجعل السيد « جوردان » مضحكا بهده العبارة فأفلح فيما أراد وضحك الناس مما قال ، لانهم أدركوا على البديهة من غير تطويل في البحث والاستقصاء أن السيد « جوردان » مخطىء في تصوره الساذج ، وأن النثر شيء غير

مجرد الكلام الذي لا ينطبق عليه تعريف الشعر : وهو الكلام الموزون المنظوم .

فاذا لم يكن الكلام شعرا فليس من الضروري اللازم في هذه الحالة أن يكون نثرا لا محالة . قد يكون كلاما وليس بشعر وليس بنثر ، لان المقصود بالنثر هو التعبير الادبي في غير نظم أو وزن من أوزان البحور الشعرية ، وقد يتكلم الانسان طول حياته وهو لا ينظم ولا ينثر ، اذا كان كلامه خلوا من التعبير الادبى في المنظوم والمنثور .

واذا سأل السائل: أيهما اسبق ، الكلام أم الشعر؟ فلا محل للخلاف ولا لاطالة الروية قبل الجواب ، فان اللغة معابقة للكلام المنظوم والكلام المنثور على السواء . ولكن السؤال الذي يقع عليه الخلاف هو: أيهما أسبق ، الشعر أم النثر؟ ونعتقد نحن أن الشعر أمبق من النثر بزمن طويل معتقد هذا ولا نحسب أن الدليل القاطع في تقرير هذا الرأي مستطاع ، ولكنه رأي يقوم على القرائن التاريخية والقرائن النظرية ، ولا ينقضه من الواقع شيء معلوم حتى الآن .

فمن القرائن التاريخية أن الشعراء أقدم من الكتاب ومن الناثرين على العموم ، أذا صرفنا النظر عن الكلام المكتوب أو المحفوظ في الاوراق .

فشعراء العرب في الجاهلية لا يسبقهم ناثر ، ولا يحفظ العرب كلاما منثورا يقترن تاريخه بالتاريخ الذي نظموا فيه قصائدهم المروية ، وما بقي من كلام الكهان المسجوع فهو ان صبح - أدل على قدم الشعر والقافية ، لان الكلام المقفى محاكاة للشعر الذي تلتزم فيه الاوزان والقوافي ، ودليل على مسبق الكلام المنظوم للكلام المنثور ، ولم يثبت قط أن الشعر هو مسجع متطور ، لان التاريخ لم يحفظ لنا قط كلاما مسجوعا عن عصر

من العصبور ليس فيه شعر ، ولم نعرف عن الشعراء في اقدم العصبور انهم منجعوا ثم تطوروا فنظموا . ولم تزل امنجاع الكهانة غير أوزان «الشاعرية» في طبيعتها وموضوعها ، فالكاهن لا يتدرج من السنجع الى النظم والشاعر لا يتعلم الكلام الموزون من المرانة على الكلام المستجوع .

والآداب اليونانية هي مرجع الباحثين عن أوائل الآداب الاوربية القديمة ، وهي شاهد آخر على سبق النظم للنثر في جميع الآداب ، لان « هومير » قد نشأ في زمن معابق للقيرن السابع قبل الميلد ، وكان من معاصريه في بعض الاقول « أرشيلوكس » الذي أشار في قصائده الى كسوف الشمس ، وحسب الفلكيون انه كسوف ابريل معنة ١٤٨ قبل الميلاد ، أو كسوف مارس معنة ٧١١ قبل الميلاد ، وليس في المحفوظات اليونانية كلام منثور يرجع الى ما قبل التاريخ .. وكل ما بقي من الكلام المسجوع الذي يقارب ذلك التاريخ فهو من قبيل معجم الكهان ، أو من قبيل السجع الذي يستعان به في الخطابة ، معجم الكهان ، أو من قبيل السجع الذي يستعان به في الخطابة ، وأقدم ما ورد من ذكره لا يرجع الى عصر معابق لعصر الناقد المعروف ثراميها كوس Thrasymachus وهو من أبناء القرن المعاس قبل الميلاد .

أما الادب اللاتيني فقد كان من الواجب ان تنعكس فيه هذه القاعدة لانه الادب القديم الذي امتاز بالرمائل الماثورة لسعة أطراف الدولة وتجدد الحاجة الى المراملة بين معكسان تلك الاطراف المترامية ، ومنهم الأدباء والبلغاء .

ولكن الثابت مع هذا أن الاغاني اللاتينية مابقة للملاحم والقصائد في لغة اللاتين بعد تطورها ، وأن مشاهير الشعراء مابقون لمشاهير البلغاء والكتاب وأصحاب الرمائل المنتقاة ، ومنهم شيشرون الناقد الاديب الخطيب .

وما يؤثر عن قدم الشعر في الآداب العربية والاوربية شبيه بالماثور عن آداب الامم الشرقية في جملتها ، فليس في آدابها نثر أقدم من قصائدها المقدمية وأغانيها الشعبية الاولى ، وكلم محفوظاتها المسجوعة لاحقة بمحفوظاتها من الشعر الموزون .

وقد يغطر عسلى البال ان السبب راجع الى العفظ لا الى القدم ، وأن النثر قد معبق الشعر ولكنه لم يبق كما بقي الشعر، لان الكلام الموزون أيسر حفظا من الكلام المنثور ولكنه خاطر مردود يسهل نقضه بقليل من الروية فيه ، فان معهولة الحفظ نفسها تحتاج الى التعليل ، وليس لها علة الا أن يكون الكلام المحفوظ أقرب الى الطباع وأدنى الى الفطرة وأغنى عن الصناعة، وان الكلام الذي يصعب حفظه بغير التسجيل في الورق يعتمد على صناعات كثيرة ولا يكفي فيه الاعتماد على الفطرة ، فهو معلق بمعرفة الحروف ومعرفة الادوات الكتابية وتطور المجتمع مع تطور الحاجة فيه الى التدوين بغير الومعائل الفطرية ، وهي وسائل الحفظ والتعويل على الذاكرة .

وقد يبدو للسيد « جوردان » أن تأخر النثر عن النظم شيء غريب ، لانه يخلط بين ظهور النثر وظهور اللغة ، وهي ولا شك سابقة لظهور الشعراء والبلغاء .

لكن السيد جوردان مضحك كما اراده موليير ، ومضحك كما رأينا من فهمه لكل شيء . فالواقع أن تأخر النثر عن النظم ترتيب طبيعي لا غرابة فيه ، اذ كانت شروط الشعر تتوافر قبل توافر الشروط المطلوبة للكلام المنثور ، ويكفي لظهور الشعر أن تظهر في انسان من الناس ملكة غنائية ، وهي من أقدم الملكات في الاحياء . أما الكلام المنثور فما الحاجة اليه في المجتمعات الاولى ؟ وما أكثر الشروط الصناعية التي ينبغي أن تتوافر في المجتمع قبل شعوره بالمحاجة اليه !

ولا نخلط بين الخطيب والناثر فهما شيئان مختلفان ، فان الخطابة في المجتمعات الاولى صفة من صفات الزعامة ، وليست كذلك صفة الناثر البليغ ، ولكننا \_ على فرض التشابه بين الخطابة والنثر \_ قد نتصور ظهور الشاعر قبل ظهور الخطيب والناثر ، لان ملكية الشعر لا تتوقف على نشوء « القبيلية السياسية » التي تستمع الى الخطباء في شؤونها العامة ، بيل لعلها توجد مع الدوافع الحيوية التي تهم كل فرد على حدة ولا تتوقف على مدياسة الجماعات .

والغالب أن الشعر فطرة وأن النثر تعليم ، وأن الباعث الى الكلام البليغ يأتي بعد الباعث الى الغناء ، فقد تغنى الحي الذي لا يتكلم ، وليس بالمعقول ان يصل الحيوان الناطق اليي الكلام وهو عاجز عن الغناء وعن صوغ كلامه في النغم الموزون .

### \*\*\*

في حديث مروي عن استاذ المدرمية الموميقية القديمية مصطفى دضا بك رحمه الله أنه كان يعجب للذين يعرضون بين المقامات الموميقية وعناوين النغمات ، وانه كان يشبههم بمن يتصدى لكتابة خطاب قبل ان يميز بين الحروف وأنسواع الخطوط . وهذا قياس مع الفارق كما هو ظاهر ، فان الأحرى ان يقال ان المغني الذي لا يعرف اميماء المقامات والانغام كالشياعر الذي لا يعرف اميماء المعاريض .

وقد وجد الغناء قبل ان توجد اسماء مقاماته وانغامه ، ووجد الشعر قبل أن توجد اسماء بحوره وأعاريضه ..

لكن العجيب حقا هو أن يوجد ناثر قبل أن توجد الحاجة الى التدوين ، فحيثما وجد النثر فهناك جماعة تحتاج الى تدوين

ولهذا نرى ان معبق الشعر لا عجب فيه ، وان معبق النشر فيه شيء من العجب ، وأن أولاهما بالسبق هو اغناهما على الصناعة و تطور الجماعة ، وأقدرهما على الاكتفاء بالفطرة على أبسط ما تكون .

### الشبعر لازم

الشيعر لازم في عامنا هذا كما كان لازما فيما معلف مين ألوف السينين ومئات العصور.

لا ينقص من لزومه شيوع الصادوخ كما قيل ..

بل هو ألزم ما يكون حين تشبيع الصواريخ وتشبيع معها اخواتها من صفائح الحديد والخشب وآلات النار والكهرباء .

وكلما غلبت المادة وصفائحها وآلاتها تحسس الانسان مكان روحه ، وارتد الى قرارة عواطفه ووجدانه ، يطمئن على نفسه : ألا يزال انسانا بعد ، أو هو قد فقد الانسانية في كيانه وصار مع الصاروخ واخواته آلة من الآلات ، وقطعة من الخشب والحديد ، وشواظا من النار والكهرباء .

وما كانت بالانسان حاجة الى أن يتلمس دخيلة حياته بين جنبيه ، يوم كانت عشرته من الأحياء ، وطعامه من خيرات الاحياء ، ومقامه بين صنوف الاحياء ، ورحلته على متون الاحياء .

ولكنه في عصر الصاروخ ، أحوج ما يكون أن يتلمس موطن تلك الحياة ، وأن يستمع الى نجوى فؤاده بلسان الحياة ، وان ينظم الشعر ويحن إلى النغم ويشبهد صور الجمال والعطف في كل منظور ومسموع . وما كان الصاروخ ليحل محل الشعر واخواته من فنسون الجمال، اذ كان الناس لم ينظموا الشعر لانهم بحثوا عسن الصاروخ فلم يجدوه، وانما نظموه لانهم يحسون وينطقون ولأنهم يترقون مع الزمن فيزداد النطق عندهم بالجمال، ويحسن الانسان من التعبير الجميل ما لم يحسنه الحيوان، ويستطيع من النظم ما ليس يستطيعه الطير بالتغريد، ولا الخيل بالصهيل ولا سباع الغاب بالزئير.

ولئن مببق الصاروخ الطيارة لن يسبق الصاروخ سبحات الخيال ..

لقد سبقه الخيال يوم تحدث للانسان عن حصان الآبنوس وعن أجنحة واق الواق ، وسبقه الخيال فأملى على الصانع كيف يكون الطيران بالخفة ، وقد كان العلماء يجزمون جزم اليقين الاطيران في الهواء بغير أداة أخف من الهواء ، عجزا منهم عن فهم الطير كيف يطير حين لم يعجز الخيال ، وانما هي القوة يطير بها ذو الجناح كما يطير بها العصان الطيار .

ان الشعر لازم للانسان الناطق ، ما دام ينطق ويعقل ويترقى بالنطق في معارج الكمال ومعارض الجمال .

ان الشيعر الزم ما يكون للانسان في عصر الصواريخ ..

وان حفاوتنا به في هذا العصر شهـادة لعصر الصاروخ وتعليه ، لانه لم يتخلف عن عصور تعلم فيها الانسان كيف يكون انسانا بالمنطق الساحر واللسان المبين .

وفي الغرب الذي يدين بالصاروخ علامات كهذه العلامة ، وآيات كهذه الآية ، تنويها بلزوم الشمعر وعنوانا على اللهج به والحرص عليه .

في السنوات الست الاخيرات ـ سنوات الصاروخ ـ صارت الجائزة العالمية للادب الى سنة من الادباء: خمسة منهم شعراء، وهم خيمينيز الاسباني، وباسترناك الروسي وكوسيميدو الأيطالي وبيرس الفرنسي وسيفريس اليوناني،

ومهما يكن من الرأي في انصاف جائزة نوبل العالمية ، أو في نظرتها الناقدة الى الآداب والفنون فلا نكران عليها انها علامة من علامات الزمن بصوابه وخطئه ، وبما يراه من لزوم وما لا يراه .

ولا علامة للشعر اللازم في هذا الزمن ، أصدق من العلامة التي تدل على أمم خمس: بينها من المشابهات والفوادق ما بين الاسبان والروس والطليان والفرنسيين واليونان .

### \*\*\*

اذا لزم الشعر في لغة من اللغات فانما يلزم الألزم ما فيه و ألزم ما في الشعر انه فن من الفنون .

والزم ما في الفن أنه ذو قواعد وأصول ، توائم في كل لغة ما طبعت عليه تلك اللغة ، وتوائمه في اللغة العربية \_ خاصة \_ انها لغة الوزن في كل كلمة وفي كل صيغة ، فليست فيها كلمــة واحدة تنعزل من وزن اشتقاق أو وزن سماع .. لا شعر بغير فن .. ولا فن بغير قاعدة .

والذين يقولون بغيرذلك يقولون عجبا يستغربه السامع ويستغرب الذي يسمع ويفقه ما يقال كيف يصغي اليه السمع وكيف يستجيب له الفهمم ، وكيف يتكرد بعد تكراد اللسان فيه .

يقولون ان قواعد الوزن تدعو الانسان أن يقول ما لا يلزم، تكملة للوزن حيث لا محل له من الكلام .

هل يقال هذا في الشعر وحده أو يقال في شعتى الفنون عندنا وعند غيرنا من العالمين ؟

ماذا يصنع منشد الغناء ؟

ماذا يصنع الراقص في حركات يديه وقدميه ؟

ماذا يصنع الموسيقار في صوته المرسل بغير كلام ؟

الا يزيد المغني في غنائه ليطابق فيه بين الالفاظ والالحان؟

أنبطل الالحان لانها تسومنا المد في الصوت وراء ما يلزم.. كما يقال! او لانها تسومنا الزيادة في الحروف والكلمات وراء ما تتم به جملة المبتدأ والخبر أو جملة الفعل والفاعل ، أو جملة المحمول والموضوع ؟

أنبطل الرقصة التي تسوم الماشي أن يخطو فوق خطوه أو يقصى عنه باختياره ؟

ان الفنان لا يضع في مده أو زيادته غير ما يلزم ، بل غير اللازم قبل كل لزوم: وهو رعاية الفن والقاعدة في الفنون وليس الوزن زيادة في المقال بل هو قوام المقال كله ، الا أن يكون من غير الفنون . وانما الشعر تفاعل كامل بين اللفظ والممنى وقاعدة القواعد الفنية في وزن أو نظام مقدور .

وملكة الشاعر هي الملكة التي تقدر على هذا التفاعل بغير حشو أو فضول ، أو يكون الحشو والفضول ... ان كانا ... زيادة للمعنى وتوكيدا للاثر ، لا وقرا محملا عليه ، ولا فضولا ملصقا به ، ولا لغوا مضافا اليه .

وكل بيت في الشمعر المطبوع آية على صدق هذا التفاعل التام بين الالفاظ والمعاني والاوزان ، وآية على لزوم الوزن كلزوم لفظ الشمعر ومعناه .

أمامنا مثل من أبيات لامرىء القيس وصفا للفرس:

وقد أغتـــدي والطير في وكناتهـا بمنجرد قيــد الاوابــد هيكــــــل

مكن مفسس مقبل مدبر معسا كجلمود صنحر حطه السيل من عل

كميت يزل اللبد عنن حال متنه كميت كميا زلت الصنفواء بالمتنزل

لا شبك ان كلمات « الهيكل » و « من عل » و « المتنزل » قد جاءت لوزن القافية اللامية .

ولكن هل هي زائدة ؟ كلا .. ونجرب حذف الهيكل لنرى كيف ينقص المعنى والاثر ، ولو كان من الكلام المنثور .

نقول مثلا: « اننا نفدو مبكرين قبل نهوض الطير بمنجرد قيد الاوابد ... »

فنسمع وصفاً للسرعة ولا نسمع وصفاً للشكل والحجم والمنظر ، وانما يتم ذلك كله حين نقول انه قيد الاوابد هيكل أي أنه ضخم جسيم .

ولقد يقال ان كلمة اخرى تحل محل « هيكل » حين نقول « ضبخم أو جسبيم أو مكين » .

فهل ترانا نشعر بأثر لهذه الكلمات كما شعرنا بأثر الهيكل فيما حققته الكلمة من وصف الجسامة والصورة والمثال ؟

جواب ذلك عند من يتهمون القافية بزيادة الفضول ، ان لم يكن جوابهم هنا منفضول المقال .

وناتي بعد ذلك الى كلمة « من عل » وهي التي تتم وصف

الجلمود و هو ينحط مع السيل، فهل يتم الأثر بحدف هذه الكلمة؟ هل التذكير بانحطاط الحجر من الاعلى فضول وزيادة بغير مدلول ؟

وهل ذكر المطر دون وصفه بالمتنزل تنزيه للبيت من اللغو أو هو مما يتمم هذا الوصف للمطر بالتنزل والزلل عن متن الصفواء في هذه الحال .

وأبيات غير هذه الابيات من كلام المعري يقول فيها مفتخرا:

الا في مسلميل المجد أنا فاعل

عفاف واقدام وحزم ونائل

أعندي وقد مارست كل خفية يصدي وقد مارست كل عنية مائل

تعد ذنوبي عند قوم كثيرة ولا ذنب لى الا العلا والفضائل

فمما لا شبك فيه أن النائل والسائل والفضائل قد جاءت في مواضعها هنا لان القافية لامية .

ولكن لماذا نغيرها لضرورة المعنى ؟

ولماذا نقول معنى غير هذه المعاني التي تؤدى بهذا النظم وهذه القافية ؟

ولماذا نعدد فضائل اخرى تزيد على هذا العدد أو تنقص منه ، بعد ذكر العفاف والاقدام والحزن والنائل .؟ واذا كانت كلمة العطء مثلا تؤدي معنى كلمة النائل ، فلماذا نفضلها ؟

ويقول ابن الرومي في وصف مغن كريه الصوت والغناء:

أبو مسليمان لا ترضى طريقته لا في غنسساء ولا تعليم صسبيان

له اذا جاور الطنبور محتفلا صوت بمصر وضرب في خراسان

فمما لا شبك فيه أن خراسان جاءت هنا وزانا لصبيان ، بل لا شبك ان « محتفلا » في الشبطر الاول كلمة لازمــة لتمام البيت ..

لكن الشياعر قد يقول بدلا من الشيطر الثاني: «صيوت بمصر وايقاع ببغداد» اذا كانت القافية دالية .. فما الني يختلف بين هذين الامين ؟

وقد يحذف الناثر كلمة « محتفلا » بعد الطنبور فيقول : له اذا تناول الطنبور صوت هنا وضرب هناك . : فهل يكسب البيت بحذف هذه الكلمة ويقوى ؟ أو يخسر ويضعف ؟

ان كلمة « معتفلا » تصور لنا اجتهاد المغني وتأهبه بجلسته وايماء واستعداد السامعين للاصغاء الى شيء حسن ، فاذا بهم يفاجأون بالصوت الرديء ، فلا يكون اثره في نفومهم كأثره فيها وهم لا يرون ذلك الاحتفال ولا ينتظرون بعده الاتقال والكمال ... فما جاءت « معتفلا » هنا فضولا لاجل الوزن ، بل كان تفاعل الكلمة مع الوزن مببا لاستدراك نقص واستكمال اثر ، لم يكن لهما في النثر من داع منبه لهذا الاستدراك .

اننا ندده اليقين بالشبعر اللازم والفن الألزم ..

لزوما يتم فيه المعنى واللفظ بالوزن والقافية ، وتــودي فيه ملكة الشباعر المطبوع عملها « تفاعلا » حيا بين نغماتــه وحروفه وكلماته ، تتزاوح فيه جميعا لتزداد بلاغة في الاثـر

وايناما للسمع ، واشباعا للاداء ، ونفيا للفضول ، وتجاوبا بين الوقع والايقاع ... وعلى ذلك جبلت ملكة الشاعر المطبوع . من رزقها قال وتغنى وأفهم وأثر ، ومن لم يرزقها فلاحق له في قول الشعر ولا في القول فيه ، ولان يسكت فلا يقول شعرا ولا يقول عن شعر خير له وللناس، وخير للشعر والفن وللعقول والامتماع .

\* \* \*

## التجديد في الشعر

اذا أوجزنا قلنا ان التجديد هو اجتناب التقليد ، فكـل شاعر يعبر عن شعوره ويصدق في تعبيره فهو مجدد وان تناول أقـدم الاشياء . هل شيء في هذا العالم الارضي اقدم مـن الشيمس ؟ ان الذي يصفها اليوم صادقا في وصفه غير مقلد في تصويره مجدد تمام التجديد ، وان لم يأت بكلام جديد .

هكذا تجدد الشمس النهاد ، وتجدد الادض الربيع ، ويجدد الشباب الامل والحب جيلا بعد جيل .

وليست الدنيا عتيقة بالية لأنها تجيئنا كل عام بربيع كالربيع الذي تقدمه ، وليس الشاعر عتيقا باليا لانه يجيئنا بذلك الربيع كما جاءت به الدنيا في حينه ، موصوفا على الصورة التي عهدها آدم في جنة الفردوس ، ثم عهدها أبناؤه في جناتهم على هذه الغبراء! ... التجديد \_ في كلمتين \_ هـ و اجتناب التقليد .

أما اذا تعمدنا الاسهاب والتفصيل ، وتناولنا عناصر الشعر جميعا فهي مختلفة في قبولها للتجديد ، أو مختلفة على الاصح في حاجتها الى التجديد .

هذه العناصر هي اللفظ والوزن والموضوع ، وهي على هذا الترتيب في حاجتها الى التجديد مع الزمن : فاللفظ الذي يتألف منه الشعر يبقى الف سنة ولا يطرأ عليه تغيير يذكر ، ويصلح

في هذه الحالة لشعر امرىء القيس كما يصلح لشعر البارودي ، مع قليل من التحوير الذي لا يلتفت اليه الا المختصون بتسجيل أطوار الكلمات .

ونعني باللفظ هنا المفردات في غير الجمل والابيات ، وهي المفردات التي تطرأ عليها الزيادة القليلة كل بضعة قرون ، أو يطرأ عليها اختلاف الاستعمال من فترة الى فترة في حياة اللغالواحدة ، ولا بد للشاعر من متابعة هذه الاطوار وقد يكون هو عاملا من عوامل الزيادة والتصرف في الكلمات .

الا أن الجهد في تجديد المفردات يظل على الدوام أقل وأهون من الجهد في تجديد الاوزان وتجديد الموضوعات. فالمعجم الشعري الميوم قريب من المعجم الشعري في عهد أصحاب المعلقات . أمالوزن فقد اختلف في عدد البحود ، واختلف في عدد القوافي ، ولا يزال قابلا للاختلاف ، وفي حاجة إلى الاختلاف .

كانت أوزان الشعر في الجاهلية قليلة المبحور ، وكانت القصيدة الواحدة قليلة الابيات. ثم تعددت البحور ومجزوءاتها، وتضاعف عدد الابيات في القصيدة الواحدة ، وطرأ التنويع على القافية في الرجز ثم في التسميط والتوشيح ، ثم انتهينا الى العامر الحديث فظهر بيننا من دعاة التجديد من يدعو الى الغاء القافية ونظم الشعر مرمىلا أو مطلقا على الطريقة الاوربية ، ولكنها دعوة لم يكتب لها النجاح ، ولا نظنها جديرة بالنجاح في المستقبل . لان أعاريض الشعر العربي تستلزم القافية من حيث لا تلزم في الاعاريض الاوربية ، وقد يكون الاطلاق من القافية في الاعاريض الاوربية نفسها مقصورا على المطولات والملحم التي تصلح للقراءة وقلما تصلح للسماع ، والشعر قبل كل شيء سماع .

والذي نعتقده او نشعر به ، أن تنويع القوافي أوفسق للشعر العربي من ارمىاله بغير قافية ، وانه يقبل التنويع في أوزان المصاريع والمقطوعات على أمىلوب الموشعات ، فيتسع للمعاني المختلفة والموضوعات المطولة ، ولا ينفصل عن الموسيقية التي نشأ فيها ودرج عليها ، ولعلنا لا نحتاج الى تيسير أومىع من هذا التيسير ، كائنا ما كان موضوع القصيد وان طال غاية المطال .

تجديد قليل في اللفظ ، وتجديد أكثر منه في الوزن ، وتجديد أكثر من هذين التجديدين في الموضوع . فكيف يكون هذا التجديد في الموضوع ؟

ان صرف الشعر الى الاجتماعيات والاحداث العامة رأي من الآراء في تجديد الموضوعات الشعرية ، ويقترن به رأي آخر ينادي بالطابع الاقليمي في الشعر خاصة وفي الادب عامية ، ويقول آخرون بالشعر المسرحي أو شعر القصة المسرحية وغير المسرحية ، وكل هذه الآراء مقبولة من ناحية مرفوضة مين ناحية ، لان العبرة في الشعر بالملكة التي توحي معانيه ، وليست العبرة بالعنوان الذي نختاره لموضوعاته ، كعنوان المسرحية أو عنوان الشعر الاقليمي ، أو عنوان الشعئون الاجتماعية والمسائل العالمية .

ونحن اذا نظرنا الى الشعر من ناحية الملكة التي توحيه وجدنا ان ملكة الشعر الغنائي قد لازمت القصيدة العربية من نشئاتها الاولى ، فهي تتردد بين نغمات الغزل والفخر والحمامية والرثاء ، او تتردد بين ألوال الشعور الفردي البسيط ، ويندر أن تتخطاه الى الشعور المركب المتوشيج ، وهو الشعور المتجاوب بين عدة نفو من على عدة أمزجة وفي عدة حالات .

فاذا كان للتجديد في موضوع الشعر وجهة ، فهذه هي الوجهة التي أمامنا ، ولتكن سبيلها الرواية المسرحية أو الحادثة العالمية أو الاوصاف الاقليمية ، فانما العبرة بالملكة التي توحي المعاني في جميع الموضوعات ، وليست العبرة بالعناوين التي نخلعها على هذه الموضوعات .

والفرق بين الشعر الغنائي والشعر المركب المتجاوب هو الفرق بين الربابة وبين الفرقة الموسيقية التي نسمع منها عشرات المعازف في نغمات متعددة مع التناسق بينها والوحدة في مجموعها . وينبغي أن نذكر هنا أن التنوع والتجاوب هما المقصودان بالتصرف والتجديد ، وليس المقصود هو كثرة الآلات التي نعزف عليها في وقت واحد . فان ألف ربابة توقع لنا لعنا واحدا هي أملوب ساذج بغير تصرف . وقد يكون التصرف كل التصرف في ربابة ومزمار ودف وبيان تختلف وتتجاوب وتفلح في الارتفاع بالشعور من البساطة والانفراد الى التجاوب والتركيب .

ولكن الخير أن نبقى كما نحن ، وأن نقصر نظمنا على الشعر الغنائي ، اذا كنا ننظم في الموضوعات الجديدة تقليدا للذين سبقونا الى النظم فيها ، فان التقليد نقيض التجديد ، والدرهم الصحيح أنفس من الدينار الزائف يحكي الذهب باللون والصورة ولا يحكيه بالمعدن والقيمة .

ومن أمثلة الدعوات الزائفة الى التجديد أن يسمع بعضنا بالشعر الاقليمي في اللغة الانجليزية \_ وأكثره من شعر الامريكيين \_ فيخطر له أن الشعر الاقليمي اختراع واختيار ، وينسى أنه واقع طبيعي لا محل لفرضه على الشعراء ، حيث لا تفرضه عليهم طبيعة الحياة ، وفي أمريكا أقاليم لا تتشابه

في الموقع ولا في المكان ولا في المعيشة ، فهم لا يختارون الاقليمية في الشعر ولا في الجغرافية ، ونحن هنا لن نستطيع أن نسررع قمحا في التربة المصرية دون أن يصبح قمحا اقليميا باختيارنا أو بغير اختيارنا ، ومن قال لشاعر : كن اقليميا فقد قال له كن مقلدا . ولكنه اذا كان من طبيعته منتميا الى اقليه فلا حاجة به الى الامر والارشاد .

كذلك يقول بعضهم متعجبا : هل توحي حرب طروادة الى هوميروس بالالياذة ولا تظهر في العصر الحديث الياذة أضخم منها بعد الحرب العالمية العظمى ؟

ولو كان هؤلاء القائلون يفهمون وحي الابتكار في الشعر لل خطر لهم أن شاعرا عصريا ينبغي أن ينظم الياذة في الحرب العالمية ، لان شاعرا قديما نظم الياذة في حرب طروادة . من أين لهم مثلا ان هوميروس كان ينظم في الحرب العالمية الياذة لو أنه عاش في زماننا ؟

من أين لهم أن ضخامة الحرب هي التي توحي بالنظم فيها ؟ فقد تكون الحرب بين عشرين فارسا متقابلين أعنف في اثارة النفس من حرب الملايين بين الخنادق لا يشهد بعضهم بعضا ولا يعرفون من الحركة غير ضغط الزناه!

كذلك لا يفقه التجديد من يحسب أن الشعر المسرحي حيث كان أرفع من الشعر الغنائي في كل موضوع . فان الشاعب المسرحي الذي لا يرسم لك شخصية واحدة صحيحة أقل من الشاعر الغنائي الذي يتحدث لك عن غناء البلبل فيصدقك الحديث والشعور ، فكل فضل الشاعر في الملكة التي توحي اليه شعره دون العناوين التي يطلقها على موضوعاته ، ونحن لا نفضل الشاعر المسرحي على الشاعر الغنائي الا لان الشاعر

المسرحي يستطيع شعر الغناء ويستطيع زيادة عليه ، وهذه الزيادة عليه هي الحس المتجاوب في النفوس المتعددة ، فان كان يملك هذا الحس فهو صاحب الفضل بهذه الملكة أيا كان الموضوع الذي يختاره لنظمه ، وان لم يملكها فالموضوع لا يعطيه ملكة هو محروم منها .

واذا كان التجديد هو اجتناب التقليد فالتجديد كذلك هو اجتناب الاختلاق ، والمختلق هو كل من يجدد ليخالف ، وان لم يكن هناك موجب للخلاف . ان الذي يمشني على يديه يأتي بجديد ويدل على براعة لا يستطيعها من يمشني على قدميه . ولكننا قد نضع في يده درهما وقد نزج به في مستشفى المجاذيب ، ولا نمشني على الايدي من أجل تلك البراعة وذلك الاختلاف أو الاختلاق .

نجدد فلا نقلد ولا نختلق ، ونعن مجددون كما ينبغي ـ وكأحسن ما ينبغي ـ اذا خرجنا بالشعر العربي من لحن الربابة الى لحن الفرقة الموسيقية ، شعورا منا بتعدد النغمات النفسية، لا لمجرد المباهاة بكثرة المعازف وارتفاع الضبجيج .

\* \* \*

# أدسب وفنّ

### من هو الإديب ؟

كان جماعة من « الادباء » يتحدثون عن وظيفة الادب الاجتمعات الاجتماعية ، فاختلفوا في الفرق بين وظيفة الاديب في المجتمعات القديمة ووظيفته في مجتمعاتنا العصرية ، فخطر لي ان اسألهم: ومن هو الاديب في المجتمعات القديمة ؟

اننا نتكلم عن الادب في المجتمعات قديمها وحديثها كأن الادب بمعناه الذي نعرفه اليوم قد كان معروفا هكذا بين جميع الامم وفي جميع الازمنة ، وهو ولا شك خطأ لا يصمد لاول مىؤال .

فأنت اذا نزلت اليوم ببلد من بلدان العضارة وقلت لهم دلوني على رجل من أدبائكم لم يجهلوا ما تريد ودلوك على واحد ممن يصبح أن يطلق عليهم وصف الاديب كما تعنيه ..

ولكن على من يدلك أهل الجاهلية مثلا اذا نزلت بينهم وقلت لهم : دلونى على واحد من أدبائكم ؟ ..

انهم لا يدلونك على الشاعر ، ولا على الراوية ، ولا على النسابة ، ولا على الخطيب ، وان كان العلم بالشعر والتاريخ والخطب مما يدخل في نطاق صناعة الادب في الازمنة الحديثة . ولو انك مالت عن أديب في صدر الاملام لفهموا انك تقصد

انسانا بريئا من العنجهية البدوية واللوثة الاعرابية: واني على ما في من عنجهية ولوثة اعرابيتي الأديب

وقد تتحدث الى هذا الاديب الني يدلونك عليه فيخوض معك في سمر شائق وطرائف شتى من أطايب الحديث ، ولكنه قد يرضيك من هذه الوجهة ولا يحسب في زمنه من أهل العلم ، ولا يحسب في الزمن الحديث من زمرة الادباء .

ولعلهم يدلونك على مثله في أنس معضره وظرف معشره لو أنك نزلت بمصر أو بقطر من أقطار العربية في أواخر القررن التاميع عشر ، ومنالتهم أن يجمعوك بأديب من الادباء .

أما معنى الاديب كما نفهمه اليهوم ، فهو من المعاني المستحدثة التي تطورت فترة بعد فترة في العصور الاخيرة ، فكان الاوربيون يفهمون من مقابل هذه الكلمة كان الاوربيون فهمون من مقابل هذه الكلمة

انه رجل مطلع على الكتب دارس للعلوم ، لان دراسة الكتب على اختلافها كانت هي الفارق بين العلماء والجهلاء . ثم شاعبت الدرامية وتنوعت فعرفوا الفرق بين عشرات من الموضوعات التي يطلع عليها الدارسون ، ومنها الموضوع الذي خصيص لمعنى الادب بمدلوله المصطلح عليه في هذه الايام ...

ولكن ما هو هذا المدلول؟ ومرة أخرى من هو الاديب؟ أهو الشباعر؟ أهو القصباص؟ أهوناقد الشبعر؟ أهو المطلع على سبير الادباء والقصباصين والنقاد؟

انك اذا قلت « فلان شاعر » فقد وصنفته بغير حاجة الى وصنف الادب بعد ذلك ، وكذلك تصنف « القصناص » مام كتب القصنة المطولة أو النادرة القصنيرة ..

فاذا قلت عن العارف بالشعر والقصاص انه أديب قيل لك : حسن ! ولكن ما الفرق بين مؤرخ الادب وناقد الادب وبين الاديب ؟

حينئذ يلوح لك أن دليلك القديم لم يكن على ضلال بعيد...

ونعني بالدليل القديم ذلك المرشد الذي كنت تسأله في العصور الاولى أن يرشدك الى أديب فيذهب بك الى رجل حسن الحديث ..

فالاديب بكلمة واحدة هو « المحدث » في جميع العصور ، وقيمته في كل عصر تختلف باختلاف حديثه ومن يحدثه ومن يتطلب منه الحديث ، منواء كان حديثه مما تسمعه الآذان أم تعبره الاعين في صفحات الاوراق .

وبهذه الصفة وحدها يمكن أن تميزه من الشاعر ، ومن القصصي ، ومن الناقد ، ومن مؤدخ الاداب .. أيكون الاديب شاعرا ؟ أيكون قصاصا ؟ أيكون ناقدا للشعر والقصية ؟ .. أيكون عالما مطلعا على تاريخ هؤلاء وتواديخ غيرهم ممن يحفل بهم التاريخ .

نعم ، ولكنه في هذه الحالة يكون شاعرا وأديبا، أو قصاصا وأديبا ، أو ناقدا وأديبا ، أو مؤدخا وأديبا .. ولا يلزم حتما أن يكون واحدا من هؤلاء ليقال انه أديب . فهو محدث حسن الحديث أيا كان موضوع الحديث ، وأية كانت صفاته الاخرى التي تقترن بحسن الحديث .

وبهذا المعنى كان أديب الزمن القديم محدثا في مجلس الصحب أو محدثا في مجلس الامير .. وبهذا المعنى أصبح أديب الزمن الحاضر محدثا لقرائه ومستمعيه ، ولو لم يجمعه بهم مجلس أو مقام .

ولم ننزل بوظيفة الاديب لأننا جعلناه « محدثا » في العصور الاولى أو في هذه العصور .. فانما العبرة بما يقال وبمن يقال لهم في جميع الاحاديث .

فمن الناس من يحدث ليعلم ويهذب ، ومنهم من يحدث ليضرب للناس أمثال البطولة والشرف ، ومنهم من يحدث ليروح عن النفس ، ومن يحدث ليكشنف للنفس سريرتها ، ومن يحدث ليسلي ويلهي ، ومن يسلي ويلهي كرام الناس ، ومن يقصد بالتسلية واللهو غير هؤلاء الكرام .

وكلهم على هذا المعنى أديب ، ولكن شنتان شنتان بين أديب وأديب ..

فلا ينزل الادب لانه حديث ...

وانما ينزل الادب اذا نزل موضوعه ومن يستمع اليه ..

وقد نزل الادب في عصرنا هذا وصعد على جميع هذه الدرجات ، فكان من أدباء العربية في أوائل القرن العشرين من يوصف بالادب لانه معمير مجلس ، ثم شهدنا من أدباء العربية في أيامنا هذه من يحدث قراءه جميعا كما يشاء فيجد من يصغي اليه . وكل ما تغير بين أمس واليوم ان الحديث كان بالامس موقوفا على معامع واحد أو معامعين قلائل ، فأصبح اليوم موجها الى مئات وألوف ، لعلهم لا يجتمعون بالمتحدث في مكان .

وربما صبح أن شيئا آخر قد تغير بهذا الصدد ، وهو أن الادب \_ حيثما كان بضاعة تنتظر الجزاء \_ لم يكن ينتظر جزاء ، فيما مضى من غير الآحاد القلائل ، وأن الاديب كان يدون أحاديثه في الورق ليقرأه كل من حصل عليه ، ولكنه لا ينتظر الجزاء الذي يغنيه في عيشه من هؤلاء القراء ، وانما ينتظره من فرد يتصل به ويعول عليه .

أما ايوم فالاديب على نقيض ما كان بالامس ، انه ينتظر هذا الجزاء ممن يوجه اليهم حديثه على يد المطبعة أو المذياع ، وهم مئات وألوف في وطنه وفي غير وطنه وفي زمنه وغير زمنه ، لا يلقاهم ولا يلقونه في أغلب الاحوال .

وذلك هو باب الخير الكثير . . وذلك أيضا هو باب الشر المستطير . . .

لان استغناء الاديب عن هذا السيد أو ذاك قد فتح له باب الاستقلال في المعيشة والاستقلال بالرأي ، والاستقلال بالشعود .

الا أنه قد يغنى عن هذا السيد أو ذاك ثم يتقيد بهذه الجماعة أو تلك ، واستعباد الجماعة شر من استعباد الآحاد .

وليس من الحتم أن تستعبد الجماعة محدثها ، لان الجماعة طوائف شعتى من النامس ، ولمن يحدث هذه الطوائف أن ينص الحديث لمن شاء منها ويضن به على غيره ، وأن يقنع بالمهذب الكريم من سامعيه ويطوي كشمعه عن سواه ، فله ولا شك أن يختار وان صعبت عليه الموازنة بين أسباب الاختيار .

وهناك باب من أبواب الحرية يطرقه من يستطيع حسين يشاء ، فيتحدث « المحدث » العصري وحده ، كأنما يتحسدث لنفسه .. ويسمعه من يريدون أن يسمعوه ، وهو لا يأخذ نفسه بكلفة الجليس في محضر الامير أو أشباه الامير .

وهو على كل حال « محدث » على نمط العصر وأملوب ، وخليفة للمحدث القديم على ما كان لعصره من نمط وأملوب .

وليس لوظيفة الادب في اعتقادنا تعريف أصدق من هذا التعريف ، فانه هو التعريف الوحيد الذي يزيل اللبس بينه وبين

الشاعر والراوية والناقد والمؤرخ ، ولا يمنعه مع ذلك أن يأخذ بسمهم أو ممهوم من جميع هذه الفنون ، على اعتبار أنه مادة من مواد العديث .

فمن هو الاديب في كل عصر من العصور ؟ هو المحدث في كل مجتمع ، على اختلاف العصور .. وتسأل مرة اخرى : هل الادب اذن وظيفة اجتماعية ؟

فان أردت أن الحديث يجري بين متحدث ومستمع أو مستمعين فالادب ولا شبك وظيفة اجتماعية ..

ولكنك خليق أن لا تنسى بعد هذا أن الملكة الشخصية شرط لا معدى عنه في كل حديث كائنا ما كان قائله ومستمعوه، فان النامل جميعا أعضاء في بنية جماعة ، ولا يحسن التحدث منهم الا الآحاد المعدودين ..

كذلك لا تنس أن الاديب في مجتمع هذا العصر يستطيع أن يكلم نفسه ولا يحسب من المجانين بل من صفوة العقلاء .. أو يضمن المستمعين اليه كلما كان حديثه لنفسه جديرا بالاصغاء.

\* \* \*

### الفن بين الصدق والكذب

ما الصدق ؟ هو كما عرفوه مطابقة للواقع ...

ولكن ما هو الواقع ؟ وكيف نطابقه ؟ هل نطابقه بادراك الحواس ؟ أو نطابقه بألفاظ اللسان ؟ .. أو نطابقه بوعـــي القريحة والخيال ؟

كل أولئك مطابقة .. وكل مطابقة من هذه المطابقات صدق على حسب ذلك التعريف ، ولكنها على هذا تختلف فيما بينها أو سع اختلاف في التعبير والتمثيل .

فاذا رأيت مرجا من مروج الربيع صدقت في وصفه حين أقول انه رقعة من الارض ذرعها ألف ذراع ، يتخللها جدول ماء ، وفيها ثمر من فصيلة كذا وكذا وزهر من فصيلة كذا وكذا في علم النبات . .

وصدقت في وصفه حين أقول انه جميل مريح ..

وصدقت في وصفه حين أقول انه يتألق كما تتألق العيون ، ويذدهر كما تزدهر الوجنات ، ويفتر كما تفتر الثغور ، وتمرح فيه النضرة كما يمرح صفو الشباب في الصبايا الحسان ، وتتغنى فيه العصافير كما تتغنى الوصائف الثملات في الاعراس ..

أما اذا قلت انني رأيت فيه ثغورا ووجنات ، ولمحت فيه احداقا مؤتلقات ، واستخفني المرح من قدود حسانه ، واستطارني الطرب من ألحان عيدانه ، فما انا بكاذب ، وما أنا

بمخالف لما قلته في تلك العبارة التي أوردتها مورد التشبيه ، وكل ما هنالك انني حذفت الكافات والكأنات ، واعتمدت على فطنة السامع في فهم هذه التشبيهات .. فعبرت عن الواقىع بأسلوب يختلف في المدلول .

ان كان هذا هو الكذب الذي أرادوه حين قالوا ان « أعدب الشعر أكذبه » فهذا هو الواقع بعينه فيما نراه .

وغاية ما في الامر أننا نطابق الواقع هنا بوعي القريحة والخيال ، ولا نعب أن نطابقه بلغة الحس ، أو بلغة الحساب والاحصاء ..

وأيا كان نوع المطابقة فهو صدق على أية حال ..

#### \*\*

مثل آخر قريب من هذا المثل ..

أعرابي غمر يغرب في رحلة مهلكة في مفازة موحشية ..

تسأله فيقول لك انها عامرة بالغيلان والسعالى ، متجاوبة بأصداء الجن والعفاريت ، من يسلكها لا يسلم من شر معكانها هؤلاء ، ومن معلم منهم فقد كتب له عمر جديد ..

هذا الاعرابي الغمر كاذب ان شئت ، ولكن في حسساب واحد ، هو حساب الرحلات الجغرافية والمباحث العلمية .

فان الرحالين والباحثين يجوبون تلك الصحراء ويعدودون منها فيقولون وهم صادقون : ما عشرنا في تلك الصحراء بسمعلاة ، وما السمعلاة التي ذكرها الاعرابي مما يمكن العشور عليه ..

ولكنه اذا كذب في حساب الجغرافيين أفما من حساب آخر هو صادق فيه ، أو مطابق للواقع فيما يدعيه ؟ . .

بلى ! هناك حساب هو صادق فيه كل الصدق ، مطابق للواقع كل المطابقة ، وهو حساب الشيعود والخيال ...

لانه وصف الخوف من الهلاك ، ولا فرق بين الهلاك سن الغول والسبعلاة والهلاك من الوحشة والانقطاع . وغاية ما في الامر أنه وصف الخوف محذوفا منه الكافات والكأنات ، ولا يزال صادقا حين قال لنا : ان من يسلم من شر تلك المفازة فقد كتب له عمر جديد ..

وكذلك قل في عرائس البعاد ..

وكذلك قل في كنوز الارض وما يعرمها من المردة والشياطين ..

وكذلك قل في همسات النسبيم ونجوى الانفاس ..

وكذلك قل في كل واقع نطابقه بالشمور والغيال، والنقصر المطابقة فيه على اللمس والعيان ..

#### \*\*\*

وننتقل الى الشمع الذي يتمثل فيه هذا الضرب من الواقع فنذكر بيت أبي الطيب في وصف الامعد:

ورد اذا ورد البحيرة شاربا ورد الفرات زئيره والنيلا

فعلماء الطبيعة يقولون لك انه كنب . لانهم يقيسون مرعة الصوت في الهواء ، ومرعة الصوت في الماء ، ويقيسون المسافة بين البحيرة ومصر والعراق ، ويقدرون النسبة التي يتخافت بها الصوت فيجدون ان زئير الاسد الذي وصفائو الطيب لا يصل الى النيل ، ولا يصل الى الفرات .

أفكاذب أبو الطيب فيما وصف ؟ ...

ان قلت نعم مع علماء الطبيعة ، قلت لا على الاثر مع معامع ذلك الزئير ..

لان زئير الاسد ملأ جوانب نفسه وشاع في منافذ حسه ، فلم يدع فيها فراغا لغير الرهبة والحذر ..

ورهبة تملأ كل مكان في دنياه ، خليقة ان تملأ كل مكان على وجه الارض ، ولو في الساعة التي ملأته الرهبة فيها ، وذلك حسبه من مطابقة الواقع كما وقع في لحظة من اللحظات ..

ولو أن أبا الطيب قال يومئذ في وصف شعوره بزئير الاسد انه وصل في الدقيقة الى بعد كذا من الاميال لما خالف الواقع في حساب العلم الطبيعي ، ولكنه لا يذكر لنا شيئا عن الواقع في طبيعة الشعود .

وهذا هو الواقع الذي يعنينا ويعنيه من وصف الاسدوزئيره ..

كذلك يقول البحتري في وصف البناء السامق:

ذعر الحمام وقد ترنسم فوقه

من منظر خطير المزلة هائيل

فيصيب في تمثيل المدعر كما يحسبه الواقف على شرفات ذلك الصرح ولا يخطىء الا من ناحية بعيدة من هذه الناحية ، لانه يقول عن الحمام المذعور انه يترنم ، وللترنم حال لا تشبه حال مذعور ..

ويقول أبو العلاء في سنخرية الموت والحياة :

رب لحد قد صار لحدا مرارا ضاحك من تزاحم الاضداد والواقع ان اللحد لا يستخر ، ولكنه من حقه ان يستخر اذا

استطاع ، وان هناك سخرية في تعاقب الموتى على مكان واحد يكرهونه ، ويتزاحمون عليه كأنهم يشتهونه . فاذا أعرنا اللعد سخريتنا فنحن لم نغير من السخرية ولا من الواقع ، ولكنها « استعارة » لا تضيع معها الحقوق ! ..

هذه خلاصة القول عن الفن بين الصدق والكذب . .

فلن يكون الفن جميلا اذا كان فنا كاذبا لا يطابق الواقع ولكن أي واقع ؟ . . وأي مطابقة ؟ . .

الواقع في الشعور ، والمطابقة لذلك الشعور ، وهي مطابقة لا ريب فيها ، ومطابقة أصدق من كل مطابقة أخرى ، اذا كانت المطابقات الاخرى خلوا من تمثيل ما نشعر به ونؤديه في فن من الفنون ، سعواء أديناه بالقلم أم بالريشية أو بالازميل أو بالوتر والمزمار ..

ويصدق على الواقع التاريخي ما يصدق على الواقع الحاضر أمامنا ..

فمن مثل لنا بطلا في غير عصره فأحسن تمثيله فهو صادق في الفن كاذب في التاريخ ، أو هو شاعر حسن ومؤرخ رديء ، نلومه على كسله وجهله ، ولا ننكر عليه الصدق في حسه وخياله ولا القدرة على حسن تعبيره وتمثيله .. فنمنعه درجة النجاح في الشعر ونضن عليه بها في التاريخ ..

وكل فن جميل ، فلن يكون كاذبا ابدا ، لانه لا بد له مر مطابقة الواقع ، على اختلاف صور المطابقة في الشعود ..

ولقد قيل عن أرواح شكسبير وعفاريته انها لو برزت الى عالم المحياة لما برزت في غير الصورة التي تصورها .. وما قيل عن المخلوقات الخيالية في شعر شكسبير يقال عن كل مخلوق

خيالي يمثل لنا حالة نفسية نشعر بها ونتصورها فيه ، لانه ولد من شعورنا ، فان لم يطابقه فلا صلة بيننا وبينه في عالم الحس ولا في عالم الخيال .



### المدرسة الرمزية

### ١ \_ حب الازياء

كانت باريس فيما بعد القرون الومعطى عاصمة العضارة الاوربية ، وكان بلاطها الفغم مصدر المرامعم والتقاليد في ارجاء الغرب كله ، تصدر عنه الازياء والآداب والعرف المتبع في مجالس الطبقات العليا ، وكان لها الشأن ــ كل الشأن ــ يومئذ في جميع البلدان . فلا تنقضي فترة يسيرة من الزمن دون ان يسفو التنافس بين فرمان البلاط وحسانه عن شارة جديدة وذي جديد ، ولم يكن لهم بد من طرافة يتحدثون بها في عالم الادب والفن كما يتنافسون بالطرائف في عالم الشارات والازياء. فلما بدأت نهضة الاحياء الحديثة بامتعياء الاماليب اللاتينية واليونانية رحب بها طلاب الجديد ريثما طال عليها العهد فبرموا بها وتطلعوا الى نمط جديد . فتوالت الانماط بين أواخر القرن الثامن عشر وأوائل القرن العشرين من المدرمة المجازية الى المدرمة الواقعية الى المدرمة البرنامية الى المدرمة الرمزية ، الى هذه المدارس التي تسمى بالمستقبلية تارة وبما وراء الواقعية تارة اخرى ، ولا تستقر طويلا على حال .

ولم يكن التفات الناس الى عاصمة الازياء وانتظارهم منها الجديد بعد الجديد هو الباعث الوحيد الى تعاقب هذه المدارس

بمختلف الامدماء والآراء ، وانما صادفت هذه الحالة معينا لها من حب الاندفاع في السليقة الفرنسية ، فأصبح حب التغيير نتيجة لازمة لكل اندفاع بلغ مداه واستنفد قواه .

فلا تجد في غير فرنساً ولعا كهذا الولع بالمدارس الادبية المتلاحقة ، ولا سأما كهذا السأم من أسلوب بعد أسلوب، وصبغة بعد صبغة .

وفي فرنسا نفسها لا تجد هذه المدارس في القمم العالية أو الاعلام البارزة من افذاذ الادب المعدودين، وانما تجدها في بيئات الاومناط واشباه الاومناط الذين يخضعون لموجات التقلب وحركات التكلف والاصطناع.

أما أعلام الادب الفرنسي من أمثال موليير وراميين وفولتير وشاتوبريان ولامرتين وهروه وموسيه وأناترل فرانس وبروست فأنت لا تجدهم تحت راية من هذه الرايات ، ولا على شارة من الشارات، واذا بدت على احدهم مسحة من هذه الصبغة او تلك فهي مسحة لا تنحرف به قط عن اللونين الخالدين اللذين يرجع الانقسام بينهما الى طبيعة الانسان لا الى تقلب الازياء بين جيل وجيل ، وهما لون الواقعية ولون المجازية ، أو لون البساطة ولون التنميق ، ومسمهما بعد ذلك بما تشاء مرالاميماء .

### ٢ ـ ظهور الرمزية

وكان الصنف الاول من صفوف الطليعة في هذه المدارس هو صف الاحياء ، أو صف الامناليب اللاتينية واليونانية القديمة ، ولا يخلو من دعوة الى بساطة « الطبيعة » على ألسنة الفلامنفة والشعراء .

ثم تفنن الادباء في المجاز على أنماط شعتى من الاساليب المجازية التي توشك ان تتعدد بتعدد الآحاد .. فأسلوب هوجو مجازي ، ولكنه مجاز يريك الدنيا كأنها في موكب دائم من الطبول والابواق ومن الغنائم والاسلاب ، واسلوب لامرتين مجازي ولكنه مجاز يريك الدنيا كأنك تعيش منها أبدا في عالم مسحود تتهامس فيه الارواح وتتخافت فيه الاصداء .

واتفق في الايام الاخيرة من هذه المدرسة المجازية أن شاعت مباحث العلم ومقررات العلماء المحدثين، فظهرت المدرسة الواقعية والمدرسة البرناسية ، ونزعت كلتاهما الى الاسلوب المدرسي البسيط \_ أسلوب اللاتين واليونان \_ ممزوجا بلون الدراسات العلمية التي اشتغل بها كل عقل مثقف في عهد المدرسة البرناسية على التخصيص .

ويدل اسم المدرسة البرناسية على مذهبها بعض الدلالة لان اصحابها يسمون انفسهم بالبرناسيين المعاصرين منتسبين الى البرناس وهو جبل ابولون وعرائس الفن في اليونان القديمة. فالبرناسيون المعاصرون مدرسيون من ناحية الاقتداء بأعللم الادب اليوناني القديم، ومحدثون علميون من ناحية التجديد العصري على نمط لم يعرفه قدماء اليونان.

وكان شعارهم « الكلمة المحكمة » أي الكلمة في موضيعها الذي لا تتجاوزه للتنميق أو للتهويل ، وعقيدتهم « ان الفن للفن » بغير قصد اخر غير احكام التعبير وحسن الاداء .

وأفرط البرناسيون كما يفرط الدعاة الى المدارس الخاصة فيندفعون فيها الى الطرف الاخير ، أو الى حيث يحسن الارتداد والرجوع ، وكان افراطهم هذا مسوغا بعض التسويغ لظهور الرمزيين .

### ٣ \_ مسوغات الرمزية

والتعبير بالرموز عادة قديمة في تعبير الانسان ، بل عادة قديمة في بديهة الانسان .

فالحالم مثلا يمبر في منامه عن شعور الضيق او الخوف بقصة ارمزية يتمثل فيها شيئا مخيفا في صورة وحش أو مارد مرهوب.

والكاتب الذي لم يعرف العروف الابجدية يرمز الى المعاني بالشخوص والرمسوم ، ويعبر لك عن الكتابة بصورة الكاتب أو صورة المكتوب ، وقد يلجأ الى الاستعارة بعد عرفان العروف لانها نوع من التصوير الذي يساعد على اختصار التعبير .

وكهان الديانات يرمزون ويعمدون كثيرا الى الكنايات والالغاز ، لانهم يجعلون لغة الدين لغة معرية ينفردون بها ولا يطلعون معواد النامل على دخائلها ، فيختارون الرمز في التعبير وان قدروا على الافصاح والتصديح .

والنسوك المتصوفون يرمزون لانهم لا يستوضعون المعاني المغامضة التي تجيش بها نفومهم في حالة كحالة الغيبوبة أو نشوة من نشوات الذهول . فيؤثرون التشبيه لانهم عاجزون عن التوضيح ويخاطبون من يعرف حالهم برمز من هنا وتورية من هناك فلا يحتاج منهم الى زيادة إيضاح .

وكان بعض الدول يقهر الرعية على عقيدة لا يدينون بها وقد يدينون بغيرها ، فيشبيرون الى عقائدهم برموز يفهمونها ويجعلون للالفاظ الشائعة معاني غير معانيها المتفق عليها في اللغة المتداولة ، ثم ينبذون تلك الرموز اذا ارتفع عنهم الضغط والاكراه .

وقد يكون الرمن اختصارا لعبارة مفهومة أو صورة ظاهرة، كرمن الرياضيين والكيميائيين بالخطوط والنقط الى الافلاك أو العناصر أو المقادير .

فالرمز شيء مألوف في تعبير الانسان وفي طبيعة الانسان ، ولكنه مألوف على حالة واحدة لا يخلو منها معرض الرمز والكتابة، وهي حالة الاضطرار والعجز عن الافصاح ، فلم يرمز الانسان قط وهو قادر على التصريح والتوضيح ، ولم يجد كلمة واضعة لمعنى واضعح ثم آثر عليها الالتواء شعفا بالالتواء .

فاذا لوحظت هذه الحالة فالرمز اسلوب متفق عليه لا يعتاج الى مدرسة تنبه الاذهان اليه . فالخيال لا يستشسير مدرمة من المدارس لتشير عليه أن يعلم بالصور والتشبيهات أو يعلم بقواعد التعليل والتركيب في معامل الكيمياء، والشاعر لا يعاب اذا مثل لنا الكواكب والازهار فألبسها ثياب الاحياء ، ومن ضاق به اللفظ فعمد الى التخييل والتشبيه فالناس لا يحسبونه من هذه المدرسة أو تلك ، لان المدرسة التي يصدر عنها في هذه الحالة هي مدرسة البديهة الإنسانية حيث كان الانسان وبأى لغة من اللغات ألغز أو أبان .

وفحوى ذلك انه لا حاجة إلى مدرمة لتعليم الناس كيف يرمزون ويكنون حين ينبغي الرمز وتنبغي الكناية ، ولكنهم قد يحتاجون إلى مدرمة لتذكيرهم بحقيقة واحدة قد ينسونها في دفعة الافراط والمغالاة ، وهي أن الحياة تنطوي على كثير من الاسرار ، وان العالم نور وظلام وجهر وخفاء ، وانه يفاجئنا أحيانا بمعاني لا تترجم عنها الالفاظ ولا غنى فيها عن الاشارة والامتعارة ، أو عن تمثيل الظل بالظل ، والحجاب بالحجاب .

وقد كانت الآداب المفرنسية بعاجة الى هـذا التذكير في

النصف الاخير من القرن التاسع عشر ، ولم تكن هذه العاجة مقصورة على الآداب الفرنسية في الواقع لأنها كانت حاجة من حاجات التطور العقلي في العالم بأسره ، ولكنها أظهر ما تكون حين يكون الاندفاع من الاطراف الى الاطراف .

فالعالم الاوربي قد تنقل في ثلاثة أطوار عقلية منذ عصر الاصلاح:

طور لم يكن فيه سلطان للعقل في تفسير الوجود ، وطور ثار فيه العقل لحقوقه المشروعة ثم بالغ في الثورة حتى أوشك أن يستبد بكل سلطان ، وطور ثارت فيه البديهة الانسانية لتذكر العقل بالحقيقة التي نسيها في شططه وغلوائه ، وهي أن البديهة الانسانية تشاطر العقل حقوقه في تفسير العالم والاتصال بخفايا الوجود .

ففي الطور الاول كان السلطان للكهنة ورجال الدين ، وكانت المنصوص التي يساء فهمها ويساء العمل بها هي مرجع المراجع كلها في العلم والحكمة والفنون والاداب .

وفي الطور الثّاني تفرد العقل بتفسير كل شيء وزعم ان العلوم التجريبية وحدها كفيلة بالكشنف عن جميع الحقوق وجميع الامراد .

وفي الطور الثالث صنع «رد الفعل » صنيعه المعهود في أمثال هذه الاطوار ، فثار المفكرون انفسيهم على العقلية Rationalism

كما ثار الفنانون على الواقعية Realism ومسمعنا بضروب شتى من دعوات المثاليين والنفسانيين والروحانيين وفلامنفة المنطق الحديث الذي يدين بالبصيرة كما يدين بالقياس والتحليل .

في هذه الفترة ظهر الرمزيون في الاداب الفرنسية وكان لهم حق في الظهور .

بل ظهروا « متأخرين » عن رواد هذا المسنهب في الاداب الاوربيسة الاخرى ، وفي عالم الفنون التي لها تأثير بين على الآداب ..

فكانت مومىيقى « فاجنر » تدوي في ارجاء القارة الاوربية قبل أن تتحول المومىيقى الفرنسية من لغة الطرب والمشاهد الواقعية الى لغة الاغدوار والكنايات ، وكان كولردج وبروننج ومعوينبرن وتنيسون من أعلام الشعر الانجليزي يتناولون المعاني الغامضة تارة بالرمز والكناية وتارة بالكلمات التي تماثلها في الغموض . ويكفي أن يذكر القراء تأثير دافيد هيوم في رومد وفولتير ، وتأثير بيدون في لامرتين ، ليذكروا أن المدرمة الرمزية في الآداب الفرنسية لم تكن فريدة في الآداب الاوربية حين ظهرت في أواخر القرن التامع عشر وراجت الى أوائل القرن العشرين .

لكنها ظهرت سائغة مدعوة الى الظهور بدعوة التطور في التفكير والشعور ، ثم استحقت الاحتجاب قبل أن تتمكن من الثبات على الاساس الصحيح .. وصدقت عليها الفكاهة التي تحدث بها ظرفاء بغداد عن بهلول المجنون ، حين قالوا انه كان يغنى بدرهم ويسكت بدرهمين .

فان المدرمية الرمزية التي وجب ظهورها وجب ميكوتها بعد ذلك مرتين ، ولم يلبث الفرنسيونأن أطلقوا عليها اميم مدرمية الهبوط والانحدار Decadents ولم يظلموها بهذه التسمية الصادقة ، لان شعراءها وكتابها قد جعلوا ديدنهم من الرميز

أن يرمزوا الى كل وضيع خليع ، وأن يعتبروا التسمية مطلوبة لذاتها لا لمزية من مزايا التعبير والتقرير . فلو تهيأت لهم للمعنى الواحد عبارتان تؤديانه على السواء لفضلوا الاغمض منهما على الاوضيح في غير معبب معقول لهذا التفضيل ، بل يفضلون الغموض على الوضوح ولو كان الوضوح أجمل في اللفظ وأقرب الى البديهة وأثبت في الافهام .

وما هو الا أن تلقفوا من الافواه كلمة عن مذهب فرويد وأقوال العلماء النفسانيين عن « الوعي الباطن » و « اللاوعي » المكنون في أطواء النفس حتى اندفعوا من الرمزية المتطرفة الجامحة إلى رمزية أبعد منها في التطرف والجموح . فنشئات بينهم مدرسة يسمونها بمدرسة ما وراء الواقع ، تترجم الرموز بالرموز ، والالغاز بالالغاز . وراجت هذه البدعة الجديدة في عالم التصوير ، لان رواجها في عالم الكتابة والشعر يستلزم جمهودا كاملا من المخبولين والادعياء ، وقلما يجتمع جمهود كامل من هؤلاء ، كما يتفق إجتماع الآحاد من طلاب الصور الملفقة بين

وخلاصة ما وعاه هؤلاء الرمزيون الغلاة من الوعي الباطن أنهم لا يفقهون ما هو الوعي الباطن وما هو الوعي الظاهر على السواء ، فان الوعي الباطن قديم لم تخلقه التسمية الحديثة في كتب العلماء النفسانيين ، وقد كان الناس بوعيهم الباطن حين وصفوا ما وصفوه وصوروا ما صوروه من المناظر والضمائر والوجوه ، من شمأن العقل الباطن أن يظل عقلا باطنا حيث خلقه الله ، فان برزت لنا بعض خباياه فليس معنى بروزها أنها تلغي العقل الظاهر وتبطل عمل الحواس ، وتقلب معالم الاجسام والاشياء ، ولا موجب لتمييز المصورين بالقلم أو الريشسة

بالتخمين والتنجيم عن الوعي الباطن أو العقل الباطن لانهـم يستعدون لصناعتهم بمزج الالوان ونقل الاشباه لا بالتدريب على الكهانة ونقش الطلاميم ووضع الالغاز.

فالرمزية في حدودها المعقولة ـ ما لم تجعل الدنيا كلها رموزا وكنايات وأطيافا ـ تعيش في الظلام ولا تعيش في الضياء ، وهي ضرورية ما شعر الانسان بضرورتها في تمثيل الدقائق والاسرار، ولكنها تخرج من الضرورة الى الضرر اذا أصبحت مطلوبة لغير سبب وأصبح شعارها « الرمز للرمز » والغموض للغمــوض والتلفيق للتلفيق .

وهي على الجملة «خطر » حين تصبح مدرمة قائمة بذاتها لان الانسان لا يحتاج إلى مدرسة ليكون انسانا يعبر باللفظ الصريح حين يتأتى له التعبير باللفظ الصريح ، ويعبر بالكناية حين لا تسعفه وسيلة غير وسيلة الكناية . وقد عرف الناس «الاستعارة » في جميع اللغات فلم تكن استعارتهم الاضربا من الرمز والتصوير بالكلام ، ولم تفسد هذه الاستعارات الاحين اصبحت فنا مصطنعا وانقطع ما بينها وبين البداهة الصادقة والتخيل السليم .

وكذلك أفاد الرمزيون الفرنسيون حين التزموا هذه العدود المعقولة ومثلوا ثورة البديهة على غرور العلميين والعقليين ، وأطلقوا الشيعر الفرنسي والشيعر الاوربي عامة من أوزانه المتحجرة وقيوده العتيقة ، ولكنهم لم يقفوا عند ذلك فاستحقوا أن يقال فيهم انهم: غنوا بدرهم وسيكتوا بدرهمين .

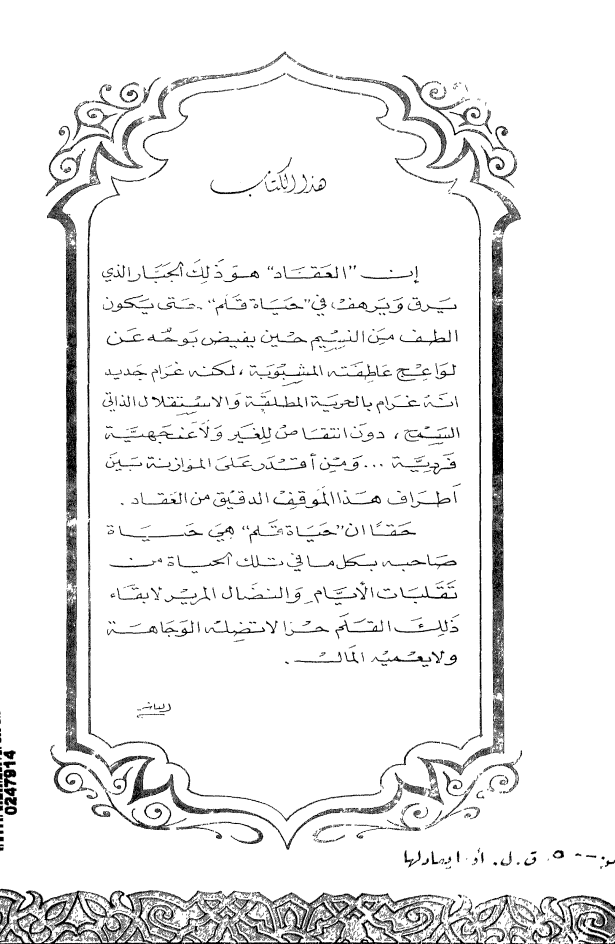
# فهرسس

| مقدمة الناشر                                                 |   | _   |
|--------------------------------------------------------------|---|-----|
| تقديم بقلم طاهر الطناحي ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | • | ٧   |
| ولادة قلم ٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                          | • | ۲۱  |
| قلم يشق طريقه ٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                      |   |     |
| الصحافة قبل خمسين سنة ٠٠٠٠٠٠٠                                | • | ۷١  |
| أزمة قلم ٠٠٠٠٠٠٠                                             | • | ۰٠/ |
| بين الامل واليأس ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                            | • | ۱۱۷ |
| بين الوظيفة والصحافة ٠٠٠٠٠٠٠٠                                | • | ۱۲۹ |
| في الحرب العالمية الاولى ٠٠٠٠٠٠٠                             |   |     |
| بين الموت والحياة ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                            | • | ۲۰۱ |
| ذكريات وشخصيات ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                    | • | 170 |
| في أرض الميعاد ٠٠٠٠٠٠٠٠                                      |   |     |
| دين وفلسفة ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                   |   |     |
| في الشعر العربي ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠         |   |     |
| ادب وفن                                                      |   |     |

# كتب للم**ؤلف**

## صدرت عن دار الكتاب العربي

| ــ ابن الرومى • حيانه من شعره                | ۔ حیاۃ قلم                        |
|----------------------------------------------|-----------------------------------|
| _ مطالعات في الكتب والحياة                   | ـ الحسين ابو الشهداء              |
| ــ مراجعات في الاداب والفنون                 | _ الاسلام في القرن العشرين        |
| _ يسألونك                                    | ــ التفكير فريضة اسلامية          |
| _ الفصول                                     | ـ عثمان ذو النورين                |
| _ رجعة ابي العلاء                            | _ مطلع النور                      |
| _ ساعات بين الكتب                            | ــ المرأة في القرآن               |
| ــ بين الكتب والناس                          | ـ الانسان في القرآن               |
| ــ الشيوعية والانسانية                       | ــ حقائق الاسلام واباطيل خصومه    |
| <ul> <li>داعي السماء بلال بن رباح</li> </ul> | _ ما يقال عن الاسلام              |
| ــ ابراهيم ابو الانبياء                      | ــ فاطمة الزهراء والفاطميون       |
| ـ عبقرية الامام على                          | ــ معاوية بن ابي سفيان في الميزان |
| _ عبقرية عمر                                 | ــ ابو نواس الحسن بن هانيء        |
| _ عبقرية الصديق                              | _ جعا الضاحك المضحك               |
| عبقرية خالد                                  | _ هذه الشجرة                      |
| ــ عبقرية محمد                               | _ انا                             |
| _ حياة المسيح                                | ـ سارة                            |
| ــ عمرو بن العاص                             | ـ عقائد المفكرين                  |
| <ul> <li>الفلسفة القرآنية</li> </ul>         | ـ ابلیس                           |
|                                              |                                   |



**3bliotheca Alexadrina** 

To: www.al-mostafa.com